Little of the second se

شعوراتحاد سال اول شاره اول، شوال، ذي قعده ، ذي الحجه ٢٨ ٣٢ ١٠ جمط ابق اكتوبر ، نومبر ، دسمبر ٢٠٠٠ پيشكش: مجمع جهاني تقريب مدا به اسلامي نگران اعلیٰ: آیة الله محمط تسخیری مدير مسؤل:على اصغراوحدى علمی گروہ کی زیرتگرانی چف ایڈیٹر : سیداخشام عباس زیدی سه ماہی' شعوراتحاد''مسلمانوں کے درمیان اتحادکو شحکم بنانے نیز عالم اسلام کوفقہی ،حقوقی ،کلامی، فلسفی، تاریخی و...میدانوں میں در پیش مشکلات اور دشوار یوں کے جل کے لئے نئی راہیں کھولتا ہے۔ به مجلَّه مذكوره بالا اغراض ومقاصد كم تعلق لكصحبان والے علمی مقالوں كااستقبال كرتا ہے۔ بەمجلىمقالاتكى ايگرىٹنگ اورىخىص ميں آ زاد ہوگا۔ مجلّد کے مطالب نقل کئے جاسکتے ہیں کیکن حوالہ ضروری ہے۔ ايدُريس: تهران، خيابان آية الله طالقاني، شاره ٢٥٥ ( مجمع جهاني تقريب مذا جب اسلامي ، معاونت فرہنگی ویژ دہشی یلی فون:۳۱\_۱۱٬۱۱۱ ۸۸۳۲۵۳۲\_۸۸۸۲۱۵ \_ای میل andisheh@taqhrib.org

| فہرست |
|-------|
|-------|

| <b>م</b> | شعوراتحاد ادارىيە                                                  |   |                                                                                                                 |
|----------|--------------------------------------------------------------------|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | فکر و شعور                                                         | ٢ |                                                                                                                 |
| 11       | مغرباوراسلامی بیداری محمطی شخیری                                   |   |                                                                                                                 |
| ٣٣       | مذا <i>جب</i> کلامی میں توحیدعز الدین رضا نژاد                     |   | The second se |
| اک       | شریعت سطح ورحمت سید مصطف میر محمد ی                                |   | 200                                                                                                             |
| +        | اسلامی اتحادایک ثقافتی اور سیا سی اتحاد                            |   | شعور                                                                                                            |
|          | اتحاد کے علمبر دار                                                 | ٢ | līde .                                                                                                          |
| 119      | شرف الدين اتحاد ڪ علمبر دار مجاہد شرف الدين اتحاد ڪ طريبه بهبها ني |   | شعور اتحاد بال اول ثاره 1                                                                                       |
| 111      | شهيد قطب" شامد بيدار"                                              |   | ال شاره                                                                                                         |
|          | عالم اسلام کا تعارف                                                | ٢ |                                                                                                                 |
| 100      | اسلام ملیشیامیںعبدالمجید ناصر داودی                                |   |                                                                                                                 |
|          | کتابوں کا تعارف                                                    | ٢ | 2                                                                                                               |
| 172      | جديداشاغتين                                                        |   |                                                                                                                 |
|          | خلاصه مضامین (انگریزی)                                             | ٢ |                                                                                                                 |
| 191      | Peace and forgiving religion                                       |   |                                                                                                                 |
| 1917     | Monotheism and Islamic religions                                   |   | 100 A                                                                                                           |
| 197      | West and Islamic Uprising                                          |   | 55<br>8                                                                                                         |

شعوراتحاد ی ادار یہ د نیا نظریات کا گہوارہ ہے جب سے انسان کا شعور بیدار ہوا ہے ، اس زمین پر کیے بعد دیگرےنظریات سرابھارتے رہےاورانسانی معاشرہ پراپنا مثبت پامنفی اثر ڈالتے رہے۔انسانی ذہنوں نے جب بھی اپنی فلاح وتر تی کے لئے نظریات ڈ ھالےا گرچہ بقول خود دہ اس کی علمی ترقی ے ہے ہوں مودوہ اس کی ترقی کے نماز رہے لیکن ذراغور کرنے پر ہرنظر بیعلم کے پیانہ پر کھر ااتر نے کے بجائے اپنی ابتداء ہی میں مرموز اغراض و مقاصد کے حصول کا دسیلہ وذریعہ نظر آیا اور ہم نے دیکھا کہ شرق ہویا مغرب آج کا چہ ہیں الضرب کے میں ک عہد ہو یا ماضی کے دھند لکے ہرایک نظر بید دوسرے سے گھرایا ہے اور اس تصادم میں کتنے بے گنا ہوں کا خون زمین پر بہااور کتنے مظلوموں کے گلے ثواب سمجھ کر کاٹ ڈالے گئے ،اپنے مقصد کے حصول کے لئے انسان اپنے جیسی کتنی لاشوں کوروندتا ہوا گزر گیا اور کتنی قومیں کار خیر سمجھ کرصفحہ ستی سے مٹا دی گئیں۔ وجہ پتھی کہ پینظریات خالص علمی پیانوں پر وجود میں نہیں آئے تھے۔ درحقیقت جب ایک پ نظر بیڈو ٹتا ہے تواس سے بہتر نظر بیکا وجود میں آناعلمی معیاروں کی غماز ی کرتا ہے جبھی اس میدان میں نەنوج كى ضرورت ہوتى ہے نە طبل علم كى بلكة كم يەميدان سركرتے ہيں۔ نظریات جب اغراض د مقاصد کے تحت د نیامیں وجود میں آتے ہیں تو خون کی ندیاں بہتی

ہیں لیکن جب نظریات علم وشعور کی فضامیں پروان چڑ ہے ہیں تونسلیں زندگی یاتی ہیں ۔ اسی لئے خالق علم وشعور نے ( خاص اغراض و مقاصد ) کے ہاتھوں پلنے والے تمام نظریات کو' لا الہٰ' کہہ کر انسانیت کو بہت سے آلام ومصائب سے نحات عطا کی اور ''الّا اللّٰہ'' کہہ کرایک ایسالا فانی اور حیات بخش نظريه پيش كياجس ميں صرف مسلمان ہی نہيں بلكہ تمام انسانوں كومسالمت آميز خوش گوارز ندگی كی راہ دکھائی گئی ہے، پیخمبرا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زبان مبارک ہے دنیائے کفروشرک کے درمیان نكلني والا' قولوا لا الله الله الله تفلحوا '' لااله الله كهونجات ياجاؤك، كانعره اس بات كو (واضح) كرتاہے۔ اتحاداوراسلام قرآن کریم نہصرف مسلمانوں کومقدرد کچھناچا ہتا ہے بلکہ وہ تمام الہی ادیان کوایک نقطہ پر بیہ کہہ کر جمع كرتاب (قل يا اهل الكتاب تعالوا الى كلمة سواء بيننا و بينكم) ( آل مران ١٢) شعور اتمام در حقیقت اسلام کی فطرت اور اس کا مزاج ہی اتحاد ہے۔ کلمۂ تو حید تمام سلمانوں کوایک خدا کی طرف بلاتا ہےا یک گھر کے آگے جھکاتا ہےاورا یک کتاب قر آن کریم کوان کی ہدایت کا سرچشمہ قرار دیتا ہے ان هـذه امتكم امة و احـدة و انا ربكم فاعبدون (نيا-۹۲) " يتم ارى امت ايك اور واحدامت بےاور میں تمحا را پروردگارہوں، بس میری عبادت کرؤ' خداوند عالم اتحاد کی راه کواینی راه ستقیم قرار دیتے ہوئے ارشاد فرما تاہے: ﴿وان هذا صراطى مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ... ﴾ (انعام ١٥٢) ' يبميراراسته سیدهاراسته بےبس اسی پر چلواور دوسری راہوں کواختیار نہ کرو کہ بھٹک جاؤگۓ' ۔ خدان تمام مسلمانوں كواتحاد كى محكم دعوت ديتے ہوئے فرمایا: ﴿ واعتب صب وا بسجب ل اللَّه جميعا ولا تفرقوا ، اذ كنتم اعداء فألف بين قلوبكم » ( آل عران (١٠٢٠) بهي تم ايك دوسرے کے دشمن تھے خدانے تم میں الفت ومحبت پیدا کردی...۔ اسلام نے اپنے ہر پیغام کے ذریعہ سلمانوں کواتحاد کی دعوت دی ہے تو حید سے لے کرمعاد تک

تمام اصول میں اور نماز سے لے کرامرونہی تک سب میں اتحاد کی روح رواں دواں نظر آتی ہے'' ید اللہ مع الجماعة'' کاجملہ تمام سلمانوں کوایک دوسرے کے ہاتھ سے ہاتھ ملا کر چلنے کی دعوت دیتا ہے۔

ہمارے مشتر کہ دشمن دومحاذوں پرہم سے نبردآ زما ہیں؛ ایک اندرونی محاذ پر اختلاف پیدا کر کے اور ایک بیرونی محاذ پر باہم متحد ہو کرہمیں سب سے زیادہ اندرونی محاذ پر توجہ دینا چا ہے کیوں کہ قرآن سے اعلان کر چکا ہے کہ الیہ وم یہ منس الذین کفروا من دینکم فلا تخشو ہم و اخشون ﴾ (ما کدہ (۲)'' آج کفارتمحارے دین سے مایوں ہو گئے پس اب ان سے خوفز دہ نہ رہو بلکہ مجھ سے ڈرتے رہو' یعنی آپس میں اختلاف کوہوا نہ دو۔

در حقیقت اب بھی عالم اسلام میں علم کا فقدان ہے اور جہالت بہت زیادہ پھیلی ہوئی ہے جس کا براہ راست دشمن فائدہ اٹھا تا ہے اور ہم آپس میں خون کی ہولیاں کھیلتے ہیں۔اسلامی امت میں اختلافات کو دور کرنے کے لئے ضروری ہے کہ اہل علم کمر بستہ ہوں اور امت میں علمی فضا قائم کریں یعلم کا ماحول ،اتحاد کا شعور پیدا کرے گا ،اختلافات کو میدان جنگ میں لے جانے کے بجائے زبان اور قلم کے ذریعہ حک کرلے گا ہمیں ہے کہنے میں کوئی پچکچاہ مین ہیں ہے کہ اسلامی امت میں وہی سچامسلمان اور پیرواسلام وقر آن ہے جس میں اتحاد کا شعور پایا جا تا ہے۔

اسلامي جمهورييه کارنامه

خدا کاشکر ہے کہ اسلامی امت میں جس قدر علمی بیداری بڑھتی جارہی ہے اختلا فات کم ہور ہے بیں اور اتحاد کا شعور بیدار ہوتا جار ہا ہے اب تک جو مسلمان ایک دوسر ے کے ذمن شخاب اخیس اپنا مشتر کہ ذمن نظر آنے لگا ہے۔ایران کے اسلامی انقلاب کے بعد تو بیحالات اور واضح ہو گئے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ایران کے بیدار مغز علماء نے اسلامی انقلاب کی کامیابی کے پہلے ہی دن سے عالم اسلام کو تحد کرنے کا جو عز م کیا ہے اس سے دشمن اسلام ناراض بھی ہیں اور خوفز دہ بھی گزشتہ صدی میں حضرت آیة اللہ لعظ کی بروجر دی اور جامعہ از ہر کے شخشات کے کہ اسلامی سے تقریب بین المذ اہب الالسلامی کے نام سے ایک ادارہ قائم ہوا تھا جو دیر پانہ رہا چند برس پہلے اسلامی انقلاب کے رہبر آیة اللہ خامنہ ای کی مساعی جمیلہ سے نے عالمی برای تقریب مذاہ جہ اسلامی اسلامی انقلاب کے فضا قائم کرنے کے لئے ایک بار پھر اس ادارہ کو زندہ کیا گیا ہے ہمیں یفتین ہے کہ بیدادرہ اپنے اعلیٰ مقاصد میں اتحاد کی کامیاب ہوگا۔ اس باد قارادارہ سے عربی فارسی اور انگریزی میں مفید کتابیں اور مختلف رسالے نطلتے رہے ہیں ، اب ادارہ کی کاوش سے اردو کا مجلّہ بنام<sup>د</sup> شعور اتحاد'' فصل نامہ کی شکل میں برآمد ہور ہاہے۔ یہ فصل نامہ اپنے مقاصد وعز ائم کے اعتبار سے کیسا ہے ہمیں اپنی آراء سے ضرور نوازیں۔

## جج ،جلوه گاهانتحاد

اسلام کا عبادی نظام بھی خداوند عالم نے انسان کی مادی و معنوی ارتقاءاوراس کی فردی واجتماعی ، سماجی ، سیاسی واقتصادی بھلائی کو مدنظر رکھتے ہوئے بنایا ہے اوراس میں انسانی فلاح و بہبود، ترقی و کمال اوراسلام کی شوکت و عظمت کا پور بے طور سے لحاظ کیا گیا ہے ، نماز ہویا روزہ ، حج ہویا زکواۃ ، خمس ہویا جہادتمام عبادتوں میں یہی روح کارفر ماہے۔

ار ج ٢٢ 'و اذن في انساس بالحج ... '



مغرب اوراسلامي بيداري

کر محمد کی تشخیر ک

ا ترجمه: سيدغلام حسين عابدي

مقد مه عالم اسلام اور مغرب میں تعلقات کی ابتداء، آغاز اسلام سے ہی ہوئی ، سور ہ روم کی ابتدائی آیوں کود کیھتے ہوئے پتہ چلتا ہے کہ سلمین ۔۔ اس زمانے کے ارتباطی ذرائع کی ست رفتاری کے باوجود ۔۔ پوری نوجہ کے ساتھ دنیا کے حوادث پر نظر رکھتے تھے۔ اس طرف مشرکین بھی ہر چیز پر کڑی نظر رکھے ہوئے تھے اور ایسامحسوس ہوتا ہے کہ روم پر ایر انیوں کا غلبہ کوئی معمولی مسکد نہیں تھا کہ صرف ان کی خوشی اورغم کو بیان کر کے گز رجایا جائے کسی کی کا میابی کفریا ایمان کی کا میابی کے مترادف تھی۔ اس کارزار کی وسعت جغرافیا ئی حدود سے کہیں زیادہ تھی ، اسی وجہ سے بعض روایتوں میں اس معر کہ کو فیصلہ کن بتایا گیا ہے، بی اس کے ساتھ دی انہی کی سچائی بھی آشکار ہوگئی جس کی پیشین گوئی کے مطابق ردی ۔ جواہل کتاب ہونے کی بناء پر گردہ مؤمنین میں شارہوتے تھے ۔ مشرک ایر انیوں سے مغلوب ہونے کے بعد پچھ سالوں میں ان پر غالب آ جائیں گے اور پر وردگار رعالم کی منشاء سے ایسانی ہوالیکن نہ رومیوں کواور نہ ایرانیوں کو،کسی کواطلاع نتھی کہ صحرائے عرب کی کو کھ سے کس مولود نے جنم لیا اور پروان چڑ ہر رہا ہے جو ساری دنیا کو گمراہی اور تباہی سے نجات دلانے آیا ہے، ہاں ! اس کے مارے میں پہلے سے کچھ سنا تو تھالیکن کبھی اس پر شجید گی سے نہیں سوچا تھا، یہاں تک کہ صحرا کے اس نو مولود کے بلوغ اور رشد کی خبریں ان کے کا نوں سے ٹکرانے لگیں اور پیغمبر اسلام ملتے تیتر ہم کے خطوط ان کو ملنے لگے جوانھیں اسلام لانے اورخداوند عالم کے سامنے تسلیم ہونے کی دعوت دےرہے تھے۔ شاہ ایران خسر وانو شیر وان کے نام آنخضرت ملتی تیتم کے خط میں آیا ہے:'' تخصے خدائے واحد کی طرف دعوت دیتا ہوں میں تمام لوگوں پر اس کی طرف سے بھیجا ہوارسول ہوں تا کہ لوگوں کو عذاب البي سے ڈراؤں اور کافروں پر اتمام حجت کردوں ۔اسلام لے آؤتا کہ امان یاؤ،اگر نافر مانی کی تو آتش پرستوں کی لعنتیں تم پر پڑیں''۔اس خط کے اور بھی مضمون موجود ہیں ۔ ۳ دوسر بھی خطوط انوشیروان کے عاملوں کے نام بھیج گئے ہے قيصرروم كے نام خط ميں آيا ہے : " تجھے اسلام كى طرف دعوت ديتا ہوں ، اسلام لے آ ، امان یالے۔خداوند عالم تحقیح دوگنا اجرد ہے گا ،اورا گرنافر مانی کی تو '' ارسیوں'' کے گناہ تیرے سرآ ئیں گے۔اےاہل کتاب! آؤاں بات پر جو ہمارےاورتمھارے درمیان مشترک ہیں ،ایک ساتھ ہو جائیں کہ سوائے خدائے واحد کے سی کی پرستش نہ کریں اورکسی کواس کا شریک قرار نہ دیں اور ہم میں ے کوئی کسی کوخداوند عالم کے علاوہ اپنی خدائی میں نہ لے اور اگر بیہ خطور نہیں تو جان لوہم مسلمان ہیں۔ف د نیا کی بڑی طاقت، اس نئی طاقت کے مقابلہ میں شکست کھا گئی، ابتداء میں اسلام اتنی تیزی ے اور اتن وسعت میں پھیلا کہ دونوں بڑی طاقتیں حیرت زدہ رہ <sup>ک</sup>ئیں یعنی ایک طرف ایرانی

شہنشا ہیت کا زوال ہوگیا تو دوسری طرف روم بھی یورپ کے اندرونی حصہ تک پیچھے ہٹنے پر مجبور ہوگیا شام،مصراورمرکش کو ہزارسال حکومت کے بعد جواسکندرمقدونی کے ہاتھوں فتح ہوا تھا،آخر کا رچھوڑ نا پڑا۔اس پیشرفت نے بہت سے بڑے بڑے مورخوں کو چیرت زدہ کر دیا جن میں'' ثوراستر وب''، · 'گوستادلوبون' · ' ' توین بی ' · ' · تھامس آ رنالڈ' کے اسامی قابل ذکر ہیں۔

حالانکہ ایرانیوں اور رومیوں نے نہایت بربریت کے ساتھ مقابلہ کیاتی کیکن اسلام نے مسلمان عربوں میں ایسانقلاب پیدا کردیاتھا کہ اب ان کا مقابلہ نامکن تھا، ہر میدان میں اسلام کی فتح ہوتی رہی اور اسلام کا اثر مغرب میں گہرا ہوتا گیا۔ ہر چند یور پیوں نے اس تا شیر کے انکار میں بڑی کوششیں کی ہیں اور روم کی حدود پر اسلام کے غلبہ کو نہیں بلکہ جرمن اقوام کے غلبہ کو یورپ کی تاریخ کا اہم موڑ قرار دیا ہے۔

استادانورالجندي كہتے ہيں:

میں بھی بہت سے ایسے ہیں جواسلام کو پندر ہویں صدی کے انقلاب رنیسانس کے بیرونی اسباب میں سے قرار دیتے ہیں اور ساتھ ساتھ مدعی ہیں کہ آج مغرب کو پندر ہویں صدی ہجری کے اسلامی بیداری کے بیرونی اسباب میں سے قرار دینا چاہئے۔ 9

جس زمانے میں مغرب قرون وسطیٰ کے تاریک دور (پانچویں صدی سے پندر ہویں صدی تک) سے گزرر ہاتھا، مشرق کی سرز مین اسلام کے نور سے روشن تھی، مشرق اور یہاں تک کہ یورپ کی بھی اندلس جیسی سرز مینوں میں نور اسلام متجلی تھا۔

<u>وون</u> میں کلیسا کے اشاروں پر صلیبی جنگیں شروع ہو کئیں اورا یسے ایسے المیہ واقع ہوئے کہ بشریت کی جبینیں شرم سے جھک گئیں جس سے ان کی اسلام دشمنی اور نفرت و کینہ کی شدت کے ساتھ اصل میں اسلامی تہذیب اور کمت فکر کے شدید خوف واضطراب کا بھی پتہ چلتا ہے۔ اس بناء پر محتر مہ شیرین ہنٹر کا بیان کہ <u>وصل</u>اعیسوی میں ترکوں کے ہاتھوں گالیپولی کی شکست کے بعد مغرب میں یہ خوف میٹھ گیا، سراسرنا درست ہے اور حقیقت سے ہے کہ بیخوف واضطراب صلیبی جنگوں سے پہلے بھی پایا جاتا تھا۔

۵۹-۲۹، جری (۲۹۱۷ - ۱۱۷عیسوی) میں سرز مین اندلس میں اسلام کآنے سے اسلام کا سورج نہ صرف اندلس میں بلکہ سارے یورپ میں جیکنے لگا جو کہ آٹھ صدیوں تک جاری رہا (یعنی ۲۹۳۱ء میں غرنا طہ کی شکست اورا نقلاب رسانس کی ابتداء تک) اس دور میں حالانکہ عالم اسلام سے اندلس جدا ہو گیالیکن اسی دور میں افریقہ کی دو عظیم حکومتیں ''مالی''اور'' کادا'' عالم اسلام کا حصہ بن گئیں اور اس طرح حکومتیں عالم اسلام اور مغرب کے درمیان ردو بدل ہوتی رہیں ۔ استاد میر سلیمان کے بیان کے مطابق مغرب کی دوسری میلخار ۲۹ ہے میں اسکندر یہ پر نیو لین کے حملے سے شروع ہوئی وا

م ۱۹۳۰ میں لیبیا میں عمر مختار کا انقلاب۔ مشرقی ہندوستان میں اسلامی انقلاب ، تر کستان اور قفقا زمیں شیخ شامل کا انقلاب ، نیز عمانيوں اورسواهيليوں كاانقلاب...-ہیسویں صدی کے آغاز سے ایران میں حملہ آوروں اوران کے اہل کاروں کےخلاف مختلف تحريكوں كاسلسلە شروع ہوگیا جیسے جنوب میں تحريک تنگستانی اور شال میں تحريک جنگل۔ ۵٬۱۹۳ میں فلسطین میں بھی انقلاب کا آغاز ہو گیا۔ ان تحریکوں کی باوجود جواہداف دمقاصداورطریقۂ کارکےلحاظ سے بہت مختلف تھیں ہیں ۱۹۲ میں کچھ حوادث کے بناء پر جسے عظیم المیہ کہنا جا ہے، عثمانی حکومت کا خاتمہ کر کے ،مغرب کوموقع مل گیا کہ دنیا سے اسلام کے ساسی وجود کومٹا دے۔ اسی کے ساتھ ساتھ مغرب کی ثقافتی پلغار بھی تیز ہوگئی اور اسلام پرصلیوں کی طرف سے نئے حملے ہونے لگےاور آج بھی بیہ معاندانہ سلسلہ جاری ہےاور مکن ہے بہت سی سازشیں ابھی پیشیدہ ہوں۔ ۸۰۹۱ میں لارڈ کرومرکی کتاب نے بہت سی سازشوں کا پر دہ فاش کر دیا۔ اس میں صاف کھھا ے: اسلام مرجکا ہے یا موت کے دہانے پر ہے جسے اصلاحی تحریکوں کے ذریعہ زندہ نہیں کیا جاسکتا، کیونکہ موت اس کی ذات اور جو ہر میں یعنی عورت کی پسماندگی اور اسلامی شریعت کی فرسودگی میں یوشیدہ بے لہذا عالم اسلام کوتر قی یافتہ معاشروں کے ساتھ ساتھ چلنے کے لئے مدر نیزم اسلام کوقبول کرنا ہوگا۔اا، محترمہ شیرین مانتر کے بقول یہ نظریہ جدید ماہرین مشرقیات کا نظریہ ہےان کا دعوی ہے کہ خود دین اسلام ایسا ہے کہ ماڈرز مقبول نہیں کر سکتا نتیجہ میں مغرب کا ساتھ نہیں دے سکتا وہ 🌋 مسلمانوں کو ثقافتی بنیاد پرست قرار دیتے ہوئے کہتے ہیں : مسلمان لوگ ایک خاص طریقے سے سوچتے اور عمل کرتے ہیں، اس بناء پر مغرب، اسلام کا مقابلہ صرف ایک ہی طریقہ سے کر سکتا ہے اور وہ اسلام کواندر سے کھوکھلا کر کے نبیست و نابود کردینا ہے۔ اسی لئے وہ مغربی حکومتوں کوصلاح ومشورہ

دیتے ہیں کہان طاقتوں کی حمایت کریں جواسلام اور سلمین سے نبر دآ زماہیں تا کہاسلام کا شیرازہ بھر جائے یامسلمان بالکل تسلیم ہوجا کیں۔ <u>۲</u>

عالم اسلام میں فکری ہزیمت کا آغاز محد عبدہ کے ان صلح پیندانہ اظہار خیالات سے ہوا جو انھوں نے لارڈ کروم کے جواب میں دیئے۔ ۳ لیان کے بیانات کوان کے سکیولریزم (لامذہبی) حلقہ منجملہ لطفی السید، سعد زغلو، ط<sup>ح</sup>سین اور اساعیل مظہر نے بہت سراہا اور نتیجہ میں دھیرے دھیرے کروم کے نظریہ سے زدیک ہو گئے۔

عالم اسلام کے دیگر گوشوں میں بھی اس نظریہ کے حامی افراد پائے جاتے تھے جنھوں نے اس نظر یہ کو پیش کیا ،اس کے بعد بیسو یں صدی کے درمیانی حصہ میں نیشنلیزم اور مارکسیزم بھی عالم اسلام میں سرگرم ہو گیااوران نظریات کو مزید بڑھنے کا موقع مل گیا۔

اسلامی بیداری کے سلسلہ میں مغربیوں کے بید معاندانداور تو زانہ نظریوں کے علاوہ مغرب میں کچھ دوسر بھی نظریات پائے جاتے ہیں جسے محتر مہ شیرین ہا نتر (جدید تیسری دنیا) کے نام سے یاد کرتی ہیں ،اس نظریہ کے مطابق جس کی محتر مہ ہنٹر بھی تائید کرتی ہیں ،وہ چیز جو عالم اسلام پر حاکم ہے اسلامی اقدار اور مصالح و منافع دونوں ہیں ، نتیجہ میں عالم اسلام اور مغربی دنیا کے بہت سے مشترک مصالح و منافع کو لطوط رکھا جا سکتا ہے۔

حقیقت ہے ہے کہ اسلامی اقدار، غربی ثقافت کے غیر انسانی پہلوؤں جیسے جنسی بے راہ روی دوسری قوموں کا انتحصال ، اخلاق سے دوری ، دوسری ثقافتوں کو مٹانے کی کوشش ، استعار کے نئے نئے طریقے ، متفاد باتوں ، زبان پر کچھٹمل میں کچھ... اور اس قشم کے دیگر امور کے مخالف ہے ، ورنہ ان پہلوؤں کو چھوڑ کر بہت سے مشترک پہلوتھی ہیں جن کے بارے میں آپس میں گفتگو کی جاسمتی ہے اس کے علاوہ منافع و مصالح کے سلسلہ میں اسلامی اقد ار نہ صرف مخالف نہیں ہے بلکہ انسانی عظیم منافع کے تحقق اور اسے تیچ مفہوم جنشنے میں معاون بھی ہے۔ بہر حال مغرب ، میشه مختلف حربوں سے ، فوجی حملے ، ثقافتی یلغار ، اپنے اہل کاروں یا مغربی چیک دھمک کےفریفیۃ لوگوں کے ذریع ہومالم اسلام میں اپنے رسوخ کو جما کراس کوشش میں رہاہے کہ امت اسلام یہ کومرعوب اور مقہور بنا دے مغربی استعار ،حکومت عثمانیہ پر کاری ضرب لگانے کے بعد اسی کوشش میں لگ گیا کہ قدرت اسلام کا مقابلہ کرکےخود اسلام برضرب لگائے جب مغربی استعار عالم اسلام کے تمام خطوں پر براہ راست جا کمیت حاصل کرنے سے عاجز ہوگیا تو اسلامی مما لک کو ظاہری آ زادی دے کرمغرب نواز حکومتوں کو وہاں مسلط کر کے مہارا بنے پاتھوں میں لے لی ، اس مقصد کو پورا کرنے کے لئے عالم اسلام میں میشنلیز ماور قومی، اسانی افکار کی ترویج سے اسے ٹکڑوں میں یانٹ کے چھوٹی چھوٹی حکومتیں بنائی گئیں حالائلہ بہ حکومتیں استعاری مقاصد کی پنجیل کے لئے بنائی <sup>گ</sup>ئیں لیکن کچھ ہی عرصہ بعد ثابت ہو گیا کہ اس سے بھی مغرب کے مقاصد یور نے ہیں ہوتے کیوں کہ دوسری جنگ عظیم کے کچھ ہی عرصہ بعد اسلامی عالمی فکر اور اسلامی عالمی تنظیمیں تیزی سے پھیلنے لگیں، خاص کرمسجد اقصی کے جلائے جانے سے عالم اسلام میں غم وغصہ کی لہر دوڑ گئی اور ایران میں شعور راتط اسلامی انقلاب کی کامیا بی جس نے مغرب کی تھپتلی حکومت کا تختہ پلیٹ دیااورا فغان محامدین کی روس جیسی بڑی طاقت پر کامیایی اورآ خرکارد نیا کی سب سے بڑی الحادی طاقت ( سویت یونین ) کا خاتمہ اوراس کے ہاتھوں اسپر اسلامی قوموں کی رہائی کے بعد بہت شدت سے عالمی سطح پر اسلام کی آ فاقی فکر سامنے آئی اور مغرب کومجبور کردیا کہ اپنی سیاستوں میں نظر ثانی کرے۔ عالمی سطح پر اسلامی بیداری نے مغرب کو حیرت میں ڈال دیا ، اس بناء پر مغرب نے اپنے طريقة كارادرايخ زاوب نظر سےاس كاتجز بدوخليل كياتا كهاس كے مثبت ادر منفى نقاط كو پيچان كراس كا مقابلہ کر سکے ۔''اس بناء پر دیکھنا یہ ہوگا کہ اس اسلامی بیداری کے بنیا دی محرکات کیا ہیں اور مغرب 🗴 دشمنی یے عناصراس میں کیا ہی تا کہ درست آشنائی کے ساتھ اس سے مقابلہ کے لئے مناسب ساست کا بتخاب کیا جا سکے' ۱۳، اس مقالہ میں ہماری کوشش یہی ہے کہ اسلامی بیداری کے سلسلہ میں مغربی ساست کے کچھ کو شیاجا گر کرسکیں۔

كتاب "اسلام اور مغرب كامستقبل" ايك تجزيد ی مصنف:شیرین مانتر

اس کتاب سے آشنائی کے لئے اس کے مضامین اور موضوعات پر ایک سرسری نگاہ کرتے : <u>"</u> ۱)۔ مصنف اپنی کتاب کوایک انگریز افسر کے ناول سے شروع کرتی ہیں جس میں اس نے ۲ اوائے میں نظر یہ پیش کیا تھا کہ اگراسلامی انقلاب کا شعلہ بھڑک گیا تو پہلی عالمی جنگ کا رخ بدل جائے گا، ناول نگارواضح طور پرکہتا ہے کہ شرق ایک الہی اشارے کے انتظار میں ہے۔ اس کے بعد محتر مہ شیرین ہا نتر بیان کرتی ہیں کہ مذکورہ افسر کراوثمر۔ پچپتر سال بعدامریکہ اوراسلامی بنیاد پرستی کے درمیان جنگ کوابک خطرہ قراردیتا ہے۔ ۲)۔ شیرین ہا نتر کے کہنے کے مطابق یورپ کو ۱۳۳۹ میں عثمانی ترکوں کے ہاتھوں'' گالبیولی'' کی شکست کے بعداسلام سے خطرہ محسوس ہوااور بیخطرہ اما خمینیؓ کے ظہور سے اور بڑھ گیا ہے۔ ۳)۔ مصنفہ مغرب میں موجود دین اور سکیولریزم کے تنازعہ کے بارے میں رقم طراز ہیں : تہذيب وثقافت اور عقائد وافكار ميں جدائى، بے مطلب كى جدائى ہے۔ ۳)۔ ان کا کہنا ہے: عالم اسلام، خود اسلام کی خصوصیتوں کے باعث مغرب کا ہمیشہ دشمن رہا ہے۔ ۵)۔ مصنفہاس تنازعہ کومزید بڑھاوا دینے میں تیل کے کردار پر روشنی ڈالتے ہوئے کہتی ہیں کہ ہندوستان جیسی بنیاد برستی جس میں تیل کا کر دار شامل نہیں ہے،مغرب کے لئے اتنا پریشان کن نہیں ېن کمتې۔ ۲)۔ وہ اس بات پرزوردیتی ہیں کہ مکن نہیں کہ اسلام نازیسم اور سوشلیزم کی طرح شکست سے

دوجارہو سکے۔ >)۔ وہ فردی اسلام میں جواح چھا ہے اور اجتماعی اسلام میں جو ہرا ہے ، فرق کے قائل ہیں اور مدعی ہیں کہ تمام خطرہ جہادی اسلام سے ہے۔ ۸)۔ وہ اظہار خیال کرتی ہیں : تمام تر کوششیں اسلامی معاشرہ میں سکولرزیم کی ترویج کرنے ( دین کوسیاست سے جدا کرنے ) کے لئے صرف کر دینی جاہئیں تا کہ ترقی کی راہ ہموار ہو سکے۔ ۹)۔ وہ اس بات پر زور دیتی ہیں کہ ایک درمیانی حل یہی ہے کہ مغرب ، زندگی میں دین کے كرداركواور عالم اسلام ، سكولرزم ( دين اور سياست ميں جدائي ) كوشليم كر لے۔ • ا)۔ پھرکہتی ہیں: اس تنازعہ کی بنیادی دجہ طاقت کا توازن ہے، مسلمان اپنے آپ کو مغرب کے قبضه قدرت میں نہیں دیکھ سکتااور مغرب دوسروں کواپنے سے برتر نہیں مان سکتا۔ اا)۔ شیرین ہنٹر معاشرہ میں عقائد وافکار کے کردارکو جوایک طاقت کے طور پر حکومت کے کام آسکتے ہیں، بیان کرتے ہوئے کہتی ہیں : ہمیشہ بڑی قربانیاں ایک بنیادی عقائد دافکار کے تحت ہوتی ہیں،اس بناء پراگرمغربی اقدارا پنے منافع کے حصول میں استعال نہ ہوں تو کوئی خاص اہمیت کے حامل نہ ہوں گے۔ ۱۲)۔ مصنفہ کے مطابق : اسلام کا سیاسی نظام، قرآن اور سنت میں کوئی خاص واضح نہیں ہے، وہ دین اور سیاست میں وحدت اور میسحیت و یہودیت میں امت کے مفہوم کونشانہ بناتے ہوئے کوشش کرتی ہیں کہ عالم اسلام کی طرف سے سکولرزم ( دین و سیاست میں جدائی ) کوشلیم کئے جانے کی صورت میں یک گونہ قربت ان میں ایجاد کر سکیں حالانکہ یہ بھی مانتی ہیں کہ الہی نظام سکولا ریز م کے ساتھ جمع نہیں ہوسکتااوریہی وجہ ہے کہ اسلام اور مغرب میں جنگ ناگز بر ہے۔ سا)۔ وہ کہتی ہیں کہ اسلام میں بین الاقوامی سطح پر تعلقات وروابط کے لئے کوئی جامع اور عالمی نظرينہيں پاياجا تا پھر بھی انھيں شديد نتقيد کا نشانہ بناتی ہيں جو پي بچھتے ہيں کہ اسلام کا نقطۂ نظر سطحی ہے! وہ وضاحت کرتی ہیں کہ اسلام چوں کہ ساری دنیا پر حکومت کرنا جا ہتا ہے، اس بناء پر توسیع پسند طلب

اور دوسروں کا رقیب ہے، اس بناء پر سیمنل ہنگٹن کے نظریہ پر شدید نکتہ چینی کرتی ہیں جو کہتا ہے : مسلمان برابری اور مفاہمت کی منطق سے نا آشنا ہیں۔ ۱۴) ۔ مصنفہ اسی طرح جہاد کے عکم کونشانہ بناتے ہوئے کہتی ہیں کہ یہ چکم''لا اکر اہ فی الدین '' ے منافی ہے، اس کے باوجود وہ مانتی ہیں کہ بیچکم ایک دفاعی اصول میں سے ہے اور پھر مسلمانوں کو مشورہ دیتی ہیں کہ اسلام کے عالمی ہدف (یوری دنیا پر حکمرانی ) کوفی الحال بھول جائیں۔ ۱۵)۔ وہ اسلام کے سلسلہ میں مغربی نظر بداوران کے نظریات پر نکتہ چینی کرتے ہوئے کہتی ہیں کہ جب تک مسلمان ایک عام معاشرہ کے انداز میں رہیں تو مغرب کوبھی جاہئے کہ ان کے ساتھ ویسا ہی برتاؤر کھے۔ 1۲)۔ وہ پیخ براسلام کے دشمنوں سے مقابلہ کی مہارتوں کا ذکر کرنے کے بعد صدر اسلام کے مسلمانوں پر الزام لگاتی ہیں کہ ان کے مقاصد جیسا کہ سلیبی جنگوں میں ہم نے دیکھا خالص دین نہیں تھے۔ ا) - وەاس بات پرزورديتى بين كەآج مسلمانوں ميں تفرقه اورانتشاركى وجه سے دارالسلام كا مفہوم، سیاسی ہونے کے بجائے صرف دینی مفہوم میں بدل گیا ہے اسی لئے آج وحدت اسلام کی کسی بھی دعوت کوکوئی سننے والانہیں ہے۔ ۱۸)۔ وہ کہتی ہیں کہ سلمانوں کے خلاف انسانیت کے اعمال کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ ۱۹)۔ شیرین ہنٹر،احیائے اسلام کی تحریکوں کو تہذیبوں کے تصادم کی اصل دجہ بتاتے ہوئے کہتی ہیں کہ پتر یکیں بھی خوداسلام کی خصوصیتوں کا نتیجہ ہیں۔ ۲۰)۔ وہ دین اور سیاست میں وحدت اور امت اسلامی کی متحد ہ حکومت کے تصور کود دافسانے قرار دیتے ہوئی دعویٰ کرتی ہیں کہ پیغیر اسلام ملتی تیاہم کی وفات کے بعد سے امت اسلامی کا وجود بی نہیں ر ہا،اس کے باوجوداس بات پر زور دیتی ہیں کہ اس دوتصور نے اسلامی بیداری میں ان دوتصورون یعنی فکری عضرا درصلحتی عناصر جیسےاقوا م کی تقسیم ،اسلامی عناصر کی ہزیت اور بنیاد پرستوں کی قدرت

حاصل کرنے کی سلسل کوششوں نے دیگراسباب کی طرح اہم کر دارا دا کیا ہے۔ ۲)۔ مصنفدا بے فرضیہ کے مطابق نظرید دیتی ہیں کہ اسلام اور مغرب میں جنگ لازمی نہیں ہے، کیونکہ ان کے کہنے کے مطابق (جدید ماہرین مشرقیات کے دعویٰ کے برخلاف) یہ تناز عہ صرف مکتب فكراورا قدار كيحضر يمنحصنهيں ہے وہ لوگ اس مدعى کے تحت عالم اسلام كاصفايا جاہتے چنانچہ كرامر جیسےلوگ صدرجمی کارٹر پرشدیدنکتہ چینی کرتے ہیں کہ کیوں انھوں نے ایران میں علماءکو پنینے کا موقع دیا، برلمونز بھی انھیں نکتہ چینوں میں بے لیکن اس نظر بیہ کے مقابلہ میں دوسرے گروہ بھی ہیں جنھیں مصنفہ 'جدید تیسری دنیا'' سے تعبیر کرتی ہیں جس میں بورگات جیسے لوگ شامل ہیں ،ان کے کہنے کے مطابق بين الاقوامي روابط كو برقر ارركھنے ميں قدر بن اور مصلحت دونوں عضر مؤثر ہيں، نتيجہ ميں ايک گونه صلحت پسندی سے کام لینے کی دعوت دیتے ہیں محتر مہ شیرین ہنٹر بھی اسی نظریہ کی تائید کرتی - لي<sup>1</sup> شعور اتحام ۲۲)۔ شہرین ہنٹر کے زدیک اسلامی ہیداری کے اسباب یہ ہیں: الٹھارہویں صدی میں امت کے اتحاد میں دراڑ اور تعادل ومساوات پر استوار روابط کے بجائے فوقیت پیند تعلقات کا حاکم ہوجانا جس کے نتیجہ میں مخالفتوں کا بازارگرم ہو گیا (اسلام طلب تحریکوں کا آغاز جاہے خشک اور شدت پیندانہ صورت میں جیسے سلفیوں کی تحریک کی شکل میں اور چاہے اعتدال پیندانہ صورت میں جیسےا قبال، سرسید احمد خان اور مرجانی جیسوں کے مکاتب فکر) ۳۳)۔ مصنفہ، سید جمال الدین اسد آبادی اور څرعبدہ کے بارے میں تجزیبہ کرتے ہوئے کہ بیر لوگ مصلح تھے یا منافق ، جمال الدین اسد آبادی کے سخت جواب کو نشانہ بنا کر جو انھوں نے ''رینان' کے اسلام کے خلاف جملوں کے جواب میں دیاتھا، دونوں پر سابقہ تہذیب کوخراب کرنے 💈 کاالزام لگایا ہےاورزیادہ تران کے شفی پہلوؤں کواجا گر کرتی ہیں،البتہ خود کہتی ہیں کہاسد آبادی نے اس سلسله میں '' تقیہ' سے کام لیا ہے۔ ۲۴)۔ شیرین ہنٹر رقم طراز ہیں:انیسویں صدی کے نصف کے بعد سے سیاسی نقطہ نظر سے

رہنماؤں نے جدیدیت اور ماڈرنزم کی طرف رخ کیا جیسے ایران میں امیر کبیر ،تر کی میں عثانی ،مصر میں محد علی پاشا، نیز ۲۰۰۵ میں ایران کے شرطہ انقلاب اور پھر تر کی میں جدیدیت کے انقلاب ۔ وہ کہتی ہیں کہ اس زمانہ میں مسلم اصلاح پسندا یک طرف لا مٰہ جب لوگوں سے تو دوسری طرف بنیاد پر ستوں سے مقابلہ کرر ہے تھے۔

۲۵)۔ مناور سے محیط تک لامذہب لوگ تکمل طور پر حاوی رہے اور لامذہبیت مسلمانوں پر تھوپ دی گئی جس نے نتیجہ میں ثقافتی امور میں انتشار اور متحدہ محاذ میں خلفشار پیدا ہو گیا۔ وہ کہتی ہیں کہ بھی قومی محاذ اسلام لیہندوں کے ساتھ با کیں محاذ کے خلاف متحد ہو گئے۔ تو تبھی اسلام لیہند با کمیں محاذ کے ساتھ بنیاد پر ستوں کے خلاف متحد ہو گئے اور تبھی مغربی یو نیور سٹی کے تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طالب علموں میں تنازعہ شدت اختیار کر گیا۔ اس خلفشار اور گہما گہمی میں ماڈرز م بھی اپنی کو ششوں میں ناکام رہااور ہمیشہ دین اسلام پر پابندی ہے ممل ہی راہ حک کے طور پر معتبر مانا گیا۔ ۱۳۵۷ ۔ وہ کہتی ہیں کہ ایران کے اسلامی انقلاب نے عوام میں تحرک پیدا کرنے کے لئے دینی امور کو استعمال کیا لیکن عوام کی خواہشوں کو پورا کرنے میں ناکام رہا، اور سیبیں سے وہ ایک اہم حقیقت یعنی دین اور سیاست میں جدائی سے رو ہو گیا۔

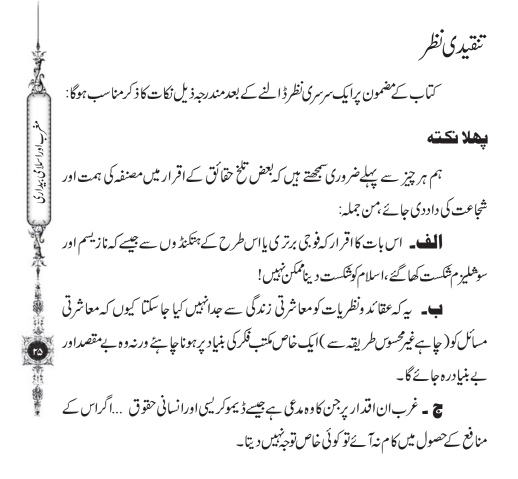
مشابہ بتاتے ہوئے کہتی ہیں کہ اس کا مطلب ہیہ ہے کہ اسلام میں اصلاح ہو سکتی ہے۔ ۲۷)۔ وہ اسلامی بیداری کے بیرونی اسباب کا تذکرہ کرتے ہوئے حکومت اسرائیل کی بنیاد ، کو میں اسرائیل کے ہاتھوں عربوں کی شکست ، تیل کے ذخیرے ، افغانستان میں روس کی شکست اور ایران میں اسلامی انقلاب کی کا میابی کو بیان کرتی ہیں اور آخری سبب یعنی ایران میں اسلامی انقلاب کے بارے میں کہتی ہیں کہ ۱۹۹۵ میں جنگ بندی سے ساری امیدوں پر پانی پھر گیا۔ خود مغرب کی سیاست ایسی ہے کہ اسلامی بیداری کو مغارب کو اسلامی بیداری سے دشمنی ہے کہ کہ بیاد کہ خورب

مخالف خصوصیتوں کی وجہ ہیں ہے۔ اس بنایروه'' برنار ڈلولیس' اور'' دانیال باییس' جیسے جدید ماہر مشرقیات پر بھی نکتہ چینی کرتی ېں جواسلامي بېداري کې مغرب دشمني کوخوف اورحسد کا نتيجه شمچھتے ہيں ، وہ کہتی ہیں : حالانکہ اس بات میں کچھ سچائی ہے کیکن بالکل اس طرح ہے جیسے مغرب کوچین اور جایان سے حسد ہے، حالانکہ دوسروں کا نظر بیہ ہے کہ مغرب کے ساتھ اسلامی تنازعہ ،خودمغرب کی سیاستوں کا نتیجہ ہےاور اس بات پر لامذہب لوگ بھی مسلمانوں کے ساتھ منفق ہیں۔ ۲۹)۔مصنفہ کتاب کے صفحہ ۱۳۹ ایر قم طراز ہیں کہ ان مباحث سے یہ مات واضح ہوگئی کہ یہ اسلامی بیداری مختلف زمان و مکان کی وسعتوں پر پھیلی ہوئی عملی اسلام کے تکامل کا وہ حتمی مرحلہ ہے جو معاشرتی،معاشی،سایی،ثقافتی پیشرفت کے ساتھ صاتھ قہری طور پرغیر اسلامی دنیا کے مقابلہ میں ان کی طاقتوں اور مکا تب فکر سے استفادہ کرتے ہوئے نمودار ہوا ہے۔ دوسرامرحلهاسلامی معاشرہ میں زیادہ سے زیادہ (سیکولرزم) کی ترویج اوراسلامی تعلیمات کو شعور اتحاد مغربی افکارے ہما ہنگ کرنا ہے۔ ۳۰)۔ انھوں نے آخر میں اسلامی ممالک کی خارجہ ساست کا تجزیہ کرتے ہوئے یہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ ملکوں کے ظلم ونسق میں صرف اسلام ہی دخیل نہیں ہے بلکہ مندرجہ ذیل امور ہیں۔ الف-اسلامی ممالک کی سیاستوں میں اسلام کا اثر پہلے کی طرح کم ہی رہے گا اور مسلمانوں کی ایک متحدہ صورت عملی طور سے بعید ہے۔ **ب۔** ان مما لک کے مغرب کے ساتھ تعلقات کبھی کشیدہ تو کبھی دوستانہ رہں گے۔ جب تک اسلامی ممالک اور غرب کے اختلاف میں دوسرے اسباب جیسے غرب کے مقابلہ میں طاقت کے توازن کامنفی روبیہ، کارفر مارہے گا عالم اسلام میں سکولا ریسم کا نفاذ بھی تمام مشكلوں كوحل نہيں كر سكے گاالبنة بہت حد تك مؤثر ضرور ہوگا۔ د۔غرب کی جانب سے اسلامی مسائل کے سلسلے میں سمجھو نہ کے ساتھ ساتھ عالم اسلام اور

غرب کے تعلقات میں مثبت تعادل پیدا ہوگا۔گویا ہر ملک کے مادی منافع اور مصالح بھی ان تعلقات پراپنااثر چھوڑیں گے۔

ہ۔ عالم اسلام میں اپنے رسوخ کو پھیلانے میں غربی ممالک کی آپسی رقابت پہلے کی طرح جاری رہے گی۔

و ۔ غرب کے مقابلہ میں ایک نئی طاقت بن کر اجھرنے کا احتمال مسلمانوں کے مسائل کو مزید الجھا دے گاجب کہ اس احتمال کے نہ ہونے کی صورت میں شایدان کے ساتھ نرم ، آسان اور مزید ڈھیل کے ساتھ موقف اختیار کئے جائیں۔



د لا فرہبیت جاہے وہ میسجیت اور یہودیت کے طرز پر ہی کیوں نہ ہو کبھی دینی نظام کے ساتھ جمع نہیں ہو کتی۔ دولوگ جواسلام کے نقط نظر کو سطحی سیجھتے ہیں، خود سطحیت کا شکار ہیں۔ ۹- منتگٹن کے نظرید کی دھچیاں اڑا ناجو وہ کہتا ہے کہ اسلام برابری اور مفاہمت کی منطق <u>سے نا آشنا ہے۔</u> **ذ۔** حقوق بشر کے سلسلہ میں سلمانوں کے غلط رو پر کاتعلق اسلام کی تعلیمات سے نہیں ہے۔ اسبات کااقرار کہ لامذہبیت (لایئزم) عالم اسلام پرتھو یی گئی ہے۔ **ط۔** بیرکہ مغرب اپنی سیاست میں حسادت اور کینہ پرور کی جیسے بیت اخلاقی جذبوں سے كام ليتاب-دوسرا نکته شعور اتحاد مصنفه خیال کرتی ہیں کہ اگر یہ مسائل اسلامی اقدار کے موقفوں کی بنیاد پر ہیں تو مغاہمت کی کوئی صورت نظر نہیں آتی لیکن اگر صلحتی موقفوں کی بنیاد پر ہیں تو درمیانی حل تلاش کیا جا سکتا ہے لیکن اس سلسله میں بتادیناضروری ہوگا کہ حقیقت ہوہے: ۱) - اسلام اینے اغراض و مقاصد سے مربوط صلحتوں کوبھی اینا اقد ارقرار دیتا ہے اور کبھی مجھی ان اقد ارکو بہت سے احکام یرفوقیت بھی حاصل ہے۔ ۲)۔اسلام اپنے اندر بہت سے ایسے لچکد ارعناصر رکھتا ہے جس سے امت اپنے کو زمان و مکان کے ساتھ منطبق اور خود کو دشواریوں سے نکال سکتی ہے من جملہ احکام اولیہ ، احکام ثانو بیر ( 👬 اضطراری )اوراحکام حکومتی کے مختلف مرا تب جواپنی اپنی خصوصیتوں اور معینہ شرائط میں لجک کی بنایر حاکم اسلامی کوحالات کے مطابق فیصلہ لینے کا موقع فراہم کرتے ہیں ۔اس کے باوجود بیڈو ممکن نہیں کہ مغرب کے دحشانہ رو بہکو( جسے فو کو پاما تاریخ کے تکامل کی انتہا شیچھتے ہیں )اصل مسلم مان لیں اور

پھر مسالمت کے نام پر اسلام سے کہیں کہ اس سے اپنے آپ کو ملاتے رہو! مثال کے طور پر فلسطینیوں سے کہا جائے کہ اپنی سرز مین ، اپنی شرافت یہاں تک کہ قابض صہیو نیوں کے مقابلہ میں صلح ومسالمت برقر ارکرنے کی خاطراپنی مقاومت کو بھی چھوڑ دیں!

بیطرزفکرہم نے مغربی قلم کاراوران کے پیروکاروں میں بہت دیکھا ہے کہ وہ مغرب کوتر قی اور مدر نیز م کا ملاک اور معیار سبحتے ہیں اور مدعی ہیں کہ عالم اسلام بھی اگر ترقی چا ہتا ہے تو اسے اپنے کو مغرب جیسا پنانا ہوگا۔

جب کہ صحیح اور درست راہ ہیہ ہے کہ پہلے مستقبل بشریت کے خیر خواہ بیٹھیں اور ترقی یا فتہ اصولوں کا تجز بیکر کے معین کریں پھر دوسروں کوجن پر تسلط نہیں رکھتے سمجھا نہیں کہ فق کو مان لیں ، یہی وہ انسانی طریقہ ہے جسے منطق بھی اور اصلاح کے سلسلہ میں قر آن بھی تا ئید کرتا ہے۔

## تيسرا نكته

اگرہم مغرب کے سربراہوں کے بیانات ، تجزیبے اوران کے اظہار خیال پر جوانھوں نے ایک زمانہ سے مختلف سطح پردیئے ہیں نظر ڈالیں تو یہی ملے گا کہ ان سے تمام ذکر دفکر اور ہم دغم اور تمام تر کوششیں اسلام کوایسے تمدن کی صورت میں پیش کرنے پر مرکوزر ، پی جواپنے خاص اقد ارکی بنا پر مغربی قدروں سے مکمل خلاف ہے جس میں عنصر بقاء بھی نیز سلسل چھلنے کی صلاحیت اور دوسرے کے استحصال کورو کنے کی طاقت بھی ہے کہ جس کے نتیجہ میں ہر مغربی سے سرمشق پر پانی پھر جائے گا اور یورپ سے شیخی کوروں سے تمدن کی برتری خاک میں مل جائے گی۔ یورپ میں بی گوروں سے تمدن کی برتری خاک میں مل جائے گی۔ دور یہ اعظم ) جارج ہوش اور ان جیسوں سے خیالات ، تاریخد انوں جیسے تو نی بی ، فلسفیوں جیسے دیلیم جیمز اور قلد کاروں جیسے منٹ مکش ، فو کو یا ما اور ہریان کی زبانی کثرت سے بیان ہوا ہے ہم ان کشر موارد میں سے صرف کچھ کاذ کرکرتے ہیں:

امریکہ کے سابق صدر'' ریچارڈنکس'' کاایران کی توصیف میں'' ثابت قدم جزیرہ'' کہنا۔  $\langle \rangle$ اطالوی وزیراعظم'' برسکونی'' کاعیسائی تدن کواسلامی تدن یرفوقیت دینا۔  $\langle \rangle$ 🗘 جارج ڈبلیو پوش کے زمانے میں امریکی سیریم کورٹ کے جج کا نہایت جسارت کے ساتھ، مسحیت اوراسلام کے خدامایں موازنہ کرتے ہوئے بیان دینا کہ مسحیت کا خداا بنے کو بشریت کے لئے قربان کر دیتا ہے جب کہ اسلام کا خدا این بارگاہ میں بشریت سے ان کے بچوں کی قربانی مانگتاہے۔ 🗘 🛛 بعض یور پی ممالک جیسے فرانس کا تجاب سے اسلامی بیداری کی علامت کے طور پر خوفز دہ ہونا۔ امریکی صدرجارج بوش کا وہ بیان جس میں اس نے دہشت گردی کےخلاف حالیہ جنگ کو  $\bigcirc$ صلیبی جنگ کانام دیا تھاجب کہ خود بھی اس کی رسوائیت سے گھبرا کے پھر بھی دوبارہ اسے زبان پرنہیں اس بارے میں مسلسل اظہار خیال کہ اسلام مشرق وسطی میں سویا ہوا ایک از دھا ہے جسے  $\langle \rangle$ بیدار نہیں ہونے دیناچا ہے (من جملہ ہیہ بات جنرل دوگل کے وصیت نامہ پایورپ کے مختلف اخبار جیسے لندن ٹایمز کے مورخہ کے 19۸ ء۔۲۹۔۲۹ کے شارے میں درج کالموں میں دیکھی جاسکتی ہے۔ ريجار ڈیرل پنٹیا گون کے مشیر جسے' ڈیلی ٹلگراف' اخبار نے دینی دانشور کا خطاب دیا ہےاور جارج بوش کی تقریر وں *کے محرک* ڈیوڈ زام اپنی مشتر کہ کتاب'' دہشت گردی کے خلاف جنگ میں کا میابی کے اسباب'' میں رقم طراز ہیں کہ اسلامی بنیاد پریتی دہشت گردی کا سب سے بڑا سہارا <u>ہےاورہمیں اسے نشانہ بنانا چاہئے۔</u> غربی مطالعات اور تجربے سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ ایک گروہ ،مغرب کے حامیوں کو شخصیت بنا کر با قاعدہ ان کی پشت پناہی کرر ہاہے من جملہ امریکہ میں'' راند'' نامی ایک تحقیقاتی ادارہ ہے جومغربی اقدار کےخلاف بنیاد پرستوں کومٹانے میں مصروف ہے (الامارات کا اخبار المحسلیہ ج

شارها ۲۷)

اسی اندیشہ کے باعث گزشتہ صدی کے اسی اور نوّ ے کی دہائیوں میں شدت کے ساتھ کے دہائی میں امریکہ کی نئی پالیسی پیش کی گئی یہاں تک کہ کہا جا سکتا ہے کہ غرب میں گزشتہ صدی کی (اگر نہ کہا جائے کہ عرصہ دراز کی )اکثر پالیسیاں اور بڑے اقد ام اسی اندیشہ اور خدشہ کے تحت کئے گئے ہیں ۔ نیز گلوبلا پزشین Globlazation کا بیفترہ بھی ، جو عالمی سطح پر کثر ت سے وحدت ک طرف بڑھتے ہوئے فطری رجحان کو مغربی رنگ دینا اور دنیا کے جملہ تمام سیاسی ، ثقافتی ، معاش اور معاشرتی امور کوام کی بنانے کی کوشش بھی اسی اندیشے اور خد شے کی بنا پر ہے۔

اسی خدشہ اوراندیشہ کے تحت جسے مذکورہ مصنفہ شیرین ہنٹر حسد کے نام سے یا دکرتی ہیں۔ مغرب نے طرح طرح کی بسماندگی ،تفرقہ ،انتشاراورلا مذہبیت کوعالم اسلام پرتھوپ دیا۔ بیسماندگی ،عالم اسلام کے لئے غرب کا تحفہ ہے چاہے وہ علمی میدان میں ہویا معاشی یا فوجی یا ثقافتی یا معاشرتی میدان میں ہوواضح سی بات ہے کہ مغرب ،بشریت کو تہذیب سکھانے کا پناد کو کی کو ثابت کرنے کے لئے دوسروں کو محدودتر تی کا موقع دیتا ہے۔

اتحاد مسلمین کی دعوتوں نے مغرب کی تمام پیشنگو ئیوں کو کھوکھلا ثابت کر دیا پھر پینیتر ے بدل بدل کے

بہت سی سازشیں رچی کئیں من جملہ اتحاد کے اصلی مفہوم کو کھو کھلا کر کے توڑ نامروڑ نااور اتحاد کے سلسلہ میں مسلمانوں کے شدید جذبات کی تسکین کے لئے اتحاد کو صرف خلا ہری اور جذباتی حد تک محدود رکھنا، غربیوں کا و تیرہ بن گیا ہے۔

یہ تفرقہ اندازی مختلف حربوں سے کی جارہی ہیں بھی قومی ، بھی جغرافیا کی ، بھی لسانی ، تو بھی مختلف طرز فکر کی بنیادوں پر امت اسلامیہ کو بانٹا جارہا ہے۔ شیرین ، نٹر ، حکومت عثانیہ کے انہدام، قومیت پرتی کے نتگ نظرانہ افکار کی تر ویج اوراپنی ہی بنائی حکومتوں کے آپسی اختلاف کو ہوادینے میں مغرب کے کردار کو نظرانداز کرتے ہوئے کہتی ہیں کہ عالم اسلام کی معاشرتی ساخت کا بھر نا اسلامی بیداری اور اسلام کی طرف پلٹنے کی تحریک کے اہم سباب میں سے ہے۔

لامد بیت بھی کہا جا سکتا ہے کہ بہت بری بلا ہے جس میں ہمارا عالم اسلام گرفتار ہے اور ایک مدت سے عالم اسلام کے ایک بہت بڑے خطہ پر حاوی ہے ، غرب مختلف ، تھکنڈ وں کے ذریعہ دین اور سیاست میں جدائی کی ترغیب اور ترویخ کر رہا ہے چنا نچہ خود مصنفہ بھی تسلیم کرتی ہیں ویا ای ۔ • - 2013 میں بیافکار عالم اسلام پر تھو پے گئے حالا نکہ اپنے مقاصد کو پورا نہ کر سکے، البتہ بیشکست قہری تھی کیوں کہ عالم اسلام ، اسلامی تعلیمات سے دور ہونے کے باوجود بھی اپنے وجود کی گہرائی میں اسلامی جذبات اور احساسات سے ملا مال ہے، اس حقیقت کے ساتھ ایک اور حقیقت کا اضافہ کرنا چاہئے وہ سے کہ اسلام دین حیات ہے ، اسے ثقافتی ، معاشرتی اور سیاسی میدانوں سے جدا نہیں کیا جاسکتا۔

یدوہ حقیقت ہے جس کا مغربی مصنفین اور سیاستداں ہمیشہ انکار کرنا چاہتے ہیں اور امریکہ کے وزیر خارجہ کالن پاول کے مورخہ ۱۲ نومبر سن میں یہ کے بیان میں صاف آیا ہے، اس کے ساتھ ساتھ عالم اسلام میں بھی دین اور سیاست میں جدائی کے حامی اس کی ترویج کرر ہے ہیں یہاں تک کہ اسے علمی اور فلسفی رنگ دینے میں بھی مصروف ہیں۔ مذکورہ کتاب کی مصنفہ شیرین ہنٹر بھی مغرب اور عالم اسلام کے تنازعہ کے سلسلہ **میں م**عجزاتی را د حل کے طور بران ہی افکار کو پیش کرتی ہیں اور کہتی ہیں کہ تمام تر کوششیں عالم اسلام میں سیکولرزم کی ترویج کے لئے صرف کر دینی چاہئیں ،ان کے خیال میں کتاب اور سنت میں اسلام کا سیاسی نظام ، واضح نہیں ہے لہٰذااسلامی معاشرہ (لامذہبیت، دین اور سیاست میں جدائی) کوشلیم کر ہی لےگا، اس طرح سے مغرب کے ساتھ جنگ حتمی صورت اختیار نہ کرےگی اور یہ کہ اسلام میں بین الاقوامی روابط کے سلسلہ میں کوئی جامع اور عالمی نظریہ ہیں پایا جا تا اور حکم جہاد بھی دین میں زورز بردشتی نہ ہونے کے مسلم قانون کے خلاف ہے لہٰذامسلمانوں کو چاہئے کہ عالمی سطح یراسلام کونا فذکرنے کی فکر کو چھوڑ دیں اوراسلامی بیداری کی تحریک کوجولائیسم (لامذہبیت، دین اور سیاست میں جدائی) کےخلاف ہے خود مسلمان ٹھکرا دیں کیوں کہاس طرح تہذیبوں میں تصادم کا سبب بنے گالہٰذا عالم اسلام کو جاہئے کہ اینے اقد ارکواپینے مصالح اور مفادات کے مطابق ڈ ھالنے کی کوشش کرے اور دوسری بات بیر کہ دین اور سیاست میں جدائی ایسی حقیقت ہے جس سے ایران کا اسلامی انقلاب بھی روبر وہوااورا سے تسلیم كرنايرًا\_ دوسری طرف جدیدیت نواز وں کے اصلاح پیندانہ نظریڈ' نسبیت'' کے تحت اسلام میں اصلاح خاص کر (لامذہبیت، دین وسیاست میں جدائی )ممکن ہے، وہ لوگ اسلام اور مغرب میں میل جول کواسلام کے سب سے بڑے معاشرہ میں (لامذہبیت، دین اور سیاست میں جدائی) تے چھق میں د کپھر ہے ہیں چنانچہ مذکورہ دوحقیقتوں کے پیش نظریعنی ایک طرف عالم اسلام کی گہرا ئیوں میں شدید اسلامی رحجانات تو دوسری طرف اسلام کا زندگی کے مختلف پہلوؤں سے جدا نہ ہونا ایسی حقیقتیں ہیں جس کی وجہ سے عالم اسلام میں دین وسیاست کوجدا کرنے کے سلسلہ میں تمام کوششیں باطل اور ناکام رەجائىي گى۔

اے کاش! اس قشم کے جدید مفکرین اس بات کو کہ دینی نظام کسی بھی حالت میں (لا مٰہ ہبیت، دین وسیاست میں جدائی ) کے ساتھ منفق نہیں ہو سکتا، سبحید گی سے نور کرتے اور چھرا ظہار خیال کرتے تو ہمار نقط، نظر کو بہتر سمجھ پاتے مگر یہ کد اسلام کے خصوصیات اور اس کے نظام کو سلب کر لیا جائے اور اسے صرف اخلاقی سطحی تعلیمات سمجھا جائے جو کہ ناممکن ہے۔ اسلام انسان کے ہر کردار اور اعمال کے سلسلہ میں ایک خاص حکم رکھتا ہے جو لوگ اسلامی تعلیمات سے آگاہ ہیں جانتے ہیں کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کے قول کے مطابق ہر چھوٹے سے چھوٹے واقعہ کے لئے بھی کتاب اور سنت میں حکم خدا وندی موجود ہے۔ ۲ اور جب چھوٹے سے چھوٹے واقعہ کے لئے بھی کتاب اور سنت میں حکم خدا وندی موجود ہے۔ ۲ اور جب تک انسان اسلامی احکام کا پابند نہ ہوا سے مسلمان نہیں کہا جا سکتا آیت ﴿ فلا و رب لا يؤ مِنُون حتمی یہ حک موک فیما شجر بینھم ثم لا یجدوا فی انفسھم حرجا مما قضیت و یسلہ مو ا تسلیما ﴾ (نساءر 10/ 10) ''لیکن نہیں !تمھارے پروردگار کی قتم وہ لوگ ایمان نہیں لا سکتے جب تک کہ تعیں اپنے اختلافی امور میں حکم نہ بنا نہیں پھران کے دل میں تمھار ہے کہا ہے ہیں لا سلہ میں

## جوتها نكته

شعور اتحا

اسلامی بیداری بنیادی طور سے تین عضر یعنی ، پسماندگی ، تفرقہ اور لائیزم (لا مٰہ بہیت ، دین اور سیاست میں جدائی) کے ردعمل میں اور اسلام کی طرف اس کے تمام پہلوؤں کے ساتھ پلٹنے کی خاطر ظہور میں آئی ہے ، اسلام ترقی کا دین ہے اور ہر طرح کے علم حاصل کرنے کی دعوت دیتا ہے نیز امت اسلامیہ سے چاہتا ہے کہ اقتد ارکے ہر عضر کو اپنے اندر پیدا کریں اور بہترین امت ہونے کے لئے اپنی تمام تر کوششوں کو بروئے کا رلائیں اور دنیا کی قوموں میں سب سے آگر ہیں ، پسماندگی ، قطعی ایک غیر فطری حالت ہے۔

اسلام، دین اتحاد ہے اتحاد کا اسلامی موقف بھی بالکل واضح ہے، قانون ایک ہے، رہبر ایک ہے، احساسات، جذبات و شعار اور عبادات بھی ایک ہیں، امت کا سر ماریبھی تمام امت کی ملکیت ہے مسلمانوں کے حقوق بھی مساوی ہیں بلکہ بعض تو مالکیت میں بھی مشترک ہیں معیشتی لحاظ سے بھی مساوات اور معاشرتی حقوق تمام مسلمانوں کو شامل ہے تمام مسلمان امت واحدہ نیز اس کے حدود کی پاسبانی میں کیساں ذمہدار ہیں۔

لیکن موجودہ حالات اوراس کے اسباب سب کے سب غیر فطری ہیں اورا سے ختم کرنے اور اسلام کی واقعیت کی طرف پلٹنے کے لئے ہرایک پر ذمہ داری عائد ہوتی ہے، کوئی عالم یا اسلام کی حقیقتوں سے واقف، کوئی عام آ دمی بھی اییانہیں ہے جواس روشن حقیقت کا انکار کرے۔

اسلام ( جبیہا کہ گزر چکا ) دین حیات ہے اور ممکن نہیں کہ لائیز م کے ساتھ چاہے کسی بھی تعریف یا کوئی سے بھی مثبت یا منفی اوصاف کے ساتھ جمع ہو جائے کیکن موجودہ حالات کی بناء پر اگر کوئی مدعی ہوتا ہے تو وہ خلاہری فریب کے سوا کچھنہیں کیوں کہ یہ نظریے اسلام پرتھوپے گئے ہیں اور اسلامی حقائق کے منافی ہیں۔

ہوسکتا ہے محتر مہ شیرین ہنٹر کے بعض جملات اور بیانات سے ہم متفق ہوں اور توفق پسندی کے عضر کو خاص طور سے اس تناز عداور جنگ کا سبب قرار دیا جائے لیکن اس کے باوجود بیہ جان لینا چاہئے کہ برتری طبلی ایک فطری جذبہ ہے جو اگر اصلاحی رقابت کی صورت میں ہوتو یہی بشری زندگی کے ہر میدان میں تکامل اور ارتقاء کا سبب ہے البتہ اگر منفی صورت اختیار کر لے اور قہر ، زبر دستی اور دوسروں کونا بود کرنے برتل جائے تو یہی وریانی اور شمگری کا سبب ہے۔

وہی جو گلوبلائیزیشن کے نام پر اسلام اور مغرب کے تنازعہ کی صورت میں دکھرہا ہے۔اس بنا پر اسلامی بیداری ، اسلامی تہذیب کی برتر کی چا ہتی ہے اور اس بات سے دوسروں کوخلش نہیں ہونی چاہئے خاص طور سے دہ لوگ جواپنے کور قابت پسند سبجھتے ہیں خلا ہر ہے اس جذبہ کی توسیع دوسروں میں بھی ہونی چاہئے۔

اس بیداری کے اسباب کے سلسلہ میں بھی ہمیں تو قع نہیں ہے کہ مصنفہ اس کے حقیقی اسباب کو بیان کریں ، وہ چوں کہ ایسانہیں کر سکتیں تو کچھ جزئی اور غیر اہم اسباب کا تذکرہ کرتے ہوئے نہایت سطحی انداز میں نظریۂ حسد اور روابط میں تبدیلی اور اس قشم کے اسباب کو ذکر کرتی ہیں جب كەاس كے صفيقى اسباب (حقيقتوں كے تجزيد كى روشنى ميں) يە بين:

۱) - اسلام کی اندرونی طاقت اورلا فانی عظیم قدرت ، مسلمانوں میں انقلاب کے جذبوں کو ابھارتی ہے اوراپنی تہذیب کی حفاظت کی دعوت دیتی ہے اوراس سے اہم ہیرکہ ہمیشہ اس کی برتر کی کو برقر ارر کھنے یا اس برتر کی کو دوبارہ حاصل کرنے کی ہدایت دیتی ہے - اس سے پہلے ہم بیان کر چکے میں کہ نیست و نابود کرنے کی تمام روشیں ، وقتی نتائج کی حامل میں کیونکہ اسلام ذاتی طور پر اتحاد کی دعوت دیتا ہے اور لائیزم (لا مذہبیت ، دین اور سیاست میں جدائی) کو مستر دکرتا ہے ، مصنفہ (شیرین ہنٹر) اس اہم سب کو بیان کرنے میں مردد میں بھی اعتر اف کرتے ہوئے بیان کرتی میں تو تبعی کی اس

مزید پھیلنے کا اور موقع مل گیالہذا ۲۰ کی دہائی میں اسلام کی عالمی فکر سامنے آئی اور ۰۷،۰۰۰ کی دہائیوں

میں مغرب کے لئے ایک خطرہ بن کرنہایت وسیع یہانہ پر پھیل گئی۔

۳ ۳ )۔ مقاومت اور جہاد کی فکر کو بد لنے کے لئے تمام منصوبوں کی ناکامی ، کیونکہ ہر منصوبہ میں اس کی شکست کی دجہاتی میں پوشید دہتی۔

تنگ نظرانہ قوم پرستی کا منصوبہ، ای ظمطراق نیز تیزی سے چھیلنے اور غرب کے بہت سے اغراض کو پورا کرنے اور ترکی جیسے کٹی مما لک میں بہت سے اسلامی اقد ارکو پامال کرنے کے باوجود، آخر کارنا کام رہا کیونکہ اسلامی فطرت جوقو میت اور عصبیت کی خود ساختہ حدود سے کہیں وسیع ہے، قوم پرستی سے مطابقت نہیں رکھتی۔

شوشلیز مبھی ناکام ہو گیا حالانکہ اس کے بعض نعرے جیسے معاشرہ میں عدالت ،محر وموں کی حمایت ،استعار سے بغاوت ،اسلامی تعلیمات سے منطبق تھے لیکن چوں کہ الحادی بنیا دوں پر استوار تھے لہذانا کام رہے،اس کی مرکب شکل یعنی قومی شوشلیز مکو بھی ناکامی کا سامنا کرنا پڑا کیوں کہ بیہ جوڑ بھی غیر داقعی ہونے کے ساتھ ،اسلامی نقطہ نظر سے بھی بے ربط تھا ادرکسی خاص مکتب کی عکاسی نہیں کرتا تھا۔

میں اس مقام پر بیہ چاہتا ہوں کہ اپنے استاد تحتر م شہید تھر باقر الصدر ؓ کے اس سلسلہ میں بہترین تجز بیکو پیش کروں وہ فرماتے ہیں امت اسلامیہ کے پاس پسماندگی اور اپنے انتشار پر قابو پانے کے کارزار میں اور بہتر وبرتر مقام شحکم وجود ، غنی اور خوشحال معاشی نظام حاصل کرنے کے لئے، سیاسی اور معا شرتی تحریکوں میں مختلف راہوں کو آزماتے اور شکست کھاتے ہوئے ، سوائے راہ اسلام کے اور اسلام کی ترقی یافتہ تعلیمات کو اپنانے کے سواکو کی اور راستہ نہیں ہے۔

جب سے عالم اسلام نے مغربی طرز زندگی کواپنانصب العین بنالیا اورا پنی عظیم رسالت اور بشریت کی زندگی پر اپنی امامت پر ایمان رکھنے کے بجائے غرب کی فکری رہبری اور تہذیب کے کا روان میں ان کی امامت کو قبول کر لیا تو اپنی زندگی کو اسی سانچہ میں ڈھال لیا جس میں مغرب نے دنیا کو معاشی اعتبار سے روایتی طور پر دو حصوں میں تقسیم کیا تھا یعنی معاشی ترقی یافتہ اور فقیر ویسما ندہ اور تمام عالم اسلام کو دوسرے حصہ میں یعنی فقیر ویسماندہ قر اردیا۔ آپ اس بات کا ذکر کر تر ہو کہ ک عالم اسلام کے گمان میں راہ نجات اور اس معیوب حلقہ سے نکلنے کا راستہ غرب کی پیروی میں ہے، اسی لئے اسلامی مما لک نے سیاسی اور معاشی اعتبار سے دونظام لیعنی شوشلیز م یا سرما بیداری کی اپنے خاص دلائل اور وجو ہات کی بناء پر پیروی اختیار کر لی۔ اس کے بعد آپ ان لوگوں پر نکتہ چینی کرتے ہوئے جو کسی بھی لائح ٹمل کے اجراء میں امت کے نفساتی پہلوکونظر انداز کردیتے ہیں، فرماتے ہیں:

''استعار کی خودساختہ نفسیات کے پیش نظرامت اسلامیہ کے پاس اس سےاور استعار کی ہر چز سے دوری اختیار کرنے کے لئے اپنی جدید نہضت کواستعار کی تہذیب سے مستقل ہو کے اپنے معاشرتی نظام کے مطابق ڈ ھالنے کے علاوہ کوئی اور چارہ نہیں ہے' ۔راہ حل کے طور پر پیشنلیز مکوا یک مكتب فكراور تهذيب كى بنياد كا درجه د ب كرميش كيا كياجب كەنىشنلىزم، نەكوئى مكتب فكر، نەكوئى بنيا دى عقائد کا مجموعہ ہے بلکہ صرف ایک تاریخی اورلسانی جوڑ ہے، اسی بناء پر عالم اسلام کے بعض مما لک'' عربی شوشلیز م'' کا نعرہ لگانے لگے تا کہ ایک برگانہ واقعیت کیعنی تاریخی اورفکری شوشلیز م ہے گریز کر سکیں لیکن کبھی کامیاب نہ ہو سکےاوراس سلسلہ میں بڑھتی ہوئی امت کی حساسیت کونہ روک سکے کیوں شعوا کہ بیہ بنایا ہوا سانچہ اس سے کہیں کمز ورتھا کہ ایک برگانہ مفہوم کو چھیا سکتا...عربی شوشلیز م کے مدعی ، عربی ایرانی اورتر کی شوشلیزیم میں جو ہری فرق کوبھی نہیں تمیز دے سکتے ، آپ مزید کہتے ہیں''عربی شوشلیز م کے مدعی اپنے شوشلیز م کو عربی سانچہ میں ڈھالنے کے باوجوداس کے مضمون کوا کیک نٹ شکل دینے میں ناکام رہے''۔ شہید نے اس موقف کواختیار کر کے اسی حقیقت کی طرف اشارہ کیا جسے ہم بیان کر چکے ہیں ،اور وہ بہر کہ دوراستعار کی نفسیات کے پیش نظرامت اسلام یہ ناچار ہے کہ اپنی جدید تح یک کوالیں مضبوط بنیا دوں پرر کھے جس کاتعلق استعاری مما لک سے نہ ہؤ' ۔ آپ ان اغراض کی \* کمیل میں اسلام کی طاقت کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں :'' عالم اسلام میں استعاری کوششوں 💈 سے پھلتے ہوئے انتشار،ضعف اور کمز دری کے باوجود یہ طاقت ابھی بھی صحیح نقطہ نظر کی تعین ،ایک موقف ،ایک راہ اختیار کرنے ، جذبات کوابھارنے اورکوششوں کو پار آ ورکرنے کی حیرت انگیز تا شیر رکھتی ہے'۔ کا

ہم پھرمصنفہ (شیرین ہنٹر) کی طرف یلٹتے ہیں: وہ کبھی اس سبب کی طرف بھی اشارہ کرتی ہیں کہ لائیز مان پچاس برسوں میں زبر دست کا میابی کے باوجودا پنے تمام اغراض ومقاصد کو پورانہ کر سکااورابھی بھی مسلمانوں میں اسلامی تعلیمات کی پابندی دا حدراہ حل کے طور پر مانی جارہی ہے۔ ۲) <sup>عظی</sup>م رو<sup>ش</sup>گر شخصیتوں کا آناجنھوں نے اس بیداری کے پیدا کرنے یا اس کے مقد مات كوفرا ہم كرنے اورا سے صحیح رخ دینے اورا سے حماسی وفکری قدرت بخشے اورلوگوں میں خوداعتا دی پیدا کرنے اور ایک روثن مستقبل کی امید کی کرن دکھانے میں بہت بڑا کردارادا کیا ہے۔البتہ اس کے ساتھ ساتھ مونین اور ستضعفین کی تمام دنیا پر کامیابی اور دنیا پر عدل وانصاف کے نفاذ کا الہی وعد ہ اور مصلح موعود کے ظہور برایمان بھی شامل ہے۔ ان شخصیتوں میں بہت ہی بزرگ ہستیوں کا نام لیا جا سکتا ہے، من جملہ: سید جمال الدین اسد آبادی (افغانی) جن کے کردار پر مصنفہ نے کافی انگلیاں اٹھائی ہیں نیز مرحوم ٹھرعبدہ ۔ان کے بارے میں بھی مصنفہ نے بہت کچھ کہا ہے اور انھیں ان کے شاگر دوں میں سکولرزیم کے رجحان کا مغرب اوراسلامى بيدارك سبب قرار دیا ہےاور مرحوم مرزا نا کینی ، مرحوم کا شف الغطاء ، امام خمینیؓ مرحوم سید قطب ، شہید محمد باقر الصدرَّ،استادشهپدمطهری،مرحوم غزالی،شهپد ڈاکٹر پہشتی اور بہت سی دیگر ہستیاں... ۵)۔اہم بڑےحوادث اور واقعات کا بھی اسلامی بیداری کے شعلوں کومزید بھڑکانے میں بهت بر اکردار ہے، من جملہ:

ا\_مواصلاتی وسائل میں ترقی اور ملٹی میڈیا کا انقلاب۔ ۲-اسلامی تعلیمات کی سطح میں اضافہ۔ ۲-یلیغ اسلام کے اسلوب میں ترقی۔ ۴- استعار خالف تحریکوں میں اضافہ۔ ۲- انسانی حقوق کا دفاع کرنے والی عالمی تنظیموں کا قیام اور بین الاقوامی روابط کو انسانی

اصولوں پراستوار کرنے کی دعوت۔ العض دردنا ک حوادث کا وقوع جیسے: مسجد اقصلی میں آگ لگانا پا کے ۱۹۱۶ء میں اسرائیل سے بول کی شکست۔ ۸ \_ ایران میں اسلامی انقلاب کی عظیم کا میا بی اورا فغانستان میں افغانی محامدوں کی روس پر فتحيه ۹\_روس کا ز دال اور وسطی ایشیاء کے اسلامی مما لک کی رہائی اسی طرح دوسر ےحواد شاور واقعات نے اس اسلامی بیداری کی توسیع اور اس کے مفاہیم مطالبات جیسے پسماندگی ، انتشار اور سکولرزیم کےخلاف دعوت عمل اوراس اسلام کی طرف بیٹنے کی دعوت جو داحد را چل ہے۔ نیزاس جیسے تمام مطالبات کی ترویج میں نہایت اہم کردارادا کیا ہے۔ یہاں پراس بات کی یا دد مانی کراناضروری ہوگا: غرب اس اسلامی بیداری کونا کام کرنے، اس سے مقابلہ کرنے ،اسے مشغول کرنے اور اس پر پسماندگی، بنیاد پرتی قدامت پرتی،شدت پرتی، بر بریت، د ہشت گردی، آ زادی، ڈموکر یسی اور حقوق بشر کےخلاف ہونے کی تہتیں لگانے کی کسی بھی کوشش سے باز نہآیا۔ البية مسلمانوں میں بھی ایسےافراد تھے جواس سلسلہ قدامت برسی کی فکر کے حامل تھےاور مغرب کو بولنے کا موقع فراہم کیا کرتے تھے، یا شدت پیندی کا شکار ہو کر کبھی کبھی ٹرورٹی اقدامات بھی انحام دیئے یا آزادی اور ڈیموکر لیں اور حقوق بشر کےخلاف سرگرمیوں میں مصروف ہو گئے کیکن 🗽 بدیات بالکل واضح ہے کہ اس قشم کے لوگ نہ صرف بیر کہ لائیکی اسلام (سیاست سے جدا اسلام ) کے نمائند ہنیں ہیں بلکہ ان کے اعمال وکر دار، روح اسلام اور اس کی تعلیمات سے منافی ہیں اور اسلامی بیداری کی صحیح تحریک کے بھی نمائندہ نہیں ہیں اورخود مصنفہ بھی اس بات کی طرف کا ملاً متوجہ ہیں۔

### پانچواں نکتہ

اسلامي بيداري كامستقتبل

اس بیداری کے ستقتبل کی وہ تصویر جو مصنفہ پیش کرتی ہیں مغرب کے اغراض سے تقریباً ملتے جلتے رجحانات کے ساتھ ایک مبہم اور تاریک تصویر ہے، وہ تصویر جو زندگی میں اسلام کے اہم کر دارکو کم کرنے اور اسلامی مما لک کے موقفوں میں تنگ نظری، منافع کے طکرا وًا ور سکولرزیم کی توسیع کے سبب، انتشار پیدا کرنے کے لئے پیش کی گئی ہے۔ یہ جانتے ہوئے کہ بیسب عالم اسلام کے کسی دردکی دوانہیں ہے اور بیثابت کرنے کے لئے کہ عالم اسلام، مغرب کے ساتھ قدرت کے توازن میں شدیداً منفی روبیا فتیار کئے ہوئے ہے۔

اس صورت میں مصنفہ کے خیال میں بہتریہی ہوگا کہ عالم اسلام اس طاقت کے آگے تسلیم ہوجائے اور اپنی حیثیت '' پسماندہ تیسری دنیا'' میں ہی اکتفاء کرے، گویا اسی کے ساتھ ساتھ مغرب کو بھی گوش ز دکررہی ہیں کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ عالم اسلام کو ترقی اور پیشرفت کا موقع دے کر برابری اور رقابت کی اجازت دے دی جائے کیوں کہ اس طرح عالم اسلام اور مغرب میں مسائل اور ان کے توقعات اور امیدیں اور بڑھ جائیں گی جب کہ اگر وہ اسی طرح تی خیر ہے ہیں تو ان کے تسلیم ہونے کا امکان زیادہ ہوگا۔

ہیوہی نتیجہ ہے جسے مصنفہ نے اپنی کتاب کے آخر میں دیا ہے حقیقت میہ ہے کہ مغرب کے سسی حد تک معتدل مصنفین کا نظریہ یہی یا اس سے ملتا حلتا ہے اور ان کے شدت پسندوں جیسے دیلیم جیمز اور منٹکٹن کا نظریہ وہی ہے جوجنگل کے قانون کے مطابق عالم اسلام سے تصادم اور ان پرفہر آمیز کاری ضرب لگانے اوران سے سی طرح کے تعاون نہ رکھنے کی رب لگائے ہوئے ہیں بہر حال ہمیں ا مصنفہ کے نظریہ سے بھی سراسراختلاف ہے۔ ہماری نظر میں اسلامی بیداری کے مستقبل کی تصویر کچھ یوں ہے: ا۔اسلامی بیداری کی تحریک میں توسیع اوراس کا گہراا سیحکام اس طرح سے کہاب اسے ختم کرنابا ہے تو ڑناباس میں تبدیلی پیدا کرنامکن نہیں ہے۔ اس بات کی دلیل میں ، اپنے دینی عقیدے سے قطع نظر حالانکہ ہمیں پورا ایمان ہے، بیداری کی اس لہر کو جوتمام عالم اسلام میں پھیل گئی ہےاورعوام کی امیدیں اس سے دن بددن پڑھتی چلی جارہی ہیں اور اسلامی سنت وآ داب کی یابندی جوشدت سے پھیل رہی ہے اس قشم کے امورکو پیش كياجاسكتاب من جمله: شعور اتحا حجاب،اسلامی تعاون، زندگی کے تمام امور میں اسلامی احکام کے نفاذ کے لئے عوام کا شدید مطالبه اور سیاسی معاشرتی میدانوں میں اس کا پرز وراقد ام نیز سیکولرنظر پیکا دن بیدن زوال اور فلسطین میں فلسطینیوں کے درمیان ، اسی طرح دیگر محاذ وں میں اسلام کے سوا ہر چیز سے کمل مایوسی ، نیز مسلم دانشوروں اورعوام میں اتحاد و برادری اور مذہبوں کی آیسی قربت کی طرف بڑھتا ہوار جحان، اسی طرح بسماندگ سے نجات کے لئے ہرسلح پر باہمی بھر یورکوشش اور...۔ ۲۔اسلامی مما لک میں با قاعدہ آپسی تعاون کے لئے بڑھتا ہوار جمان اور عالمی اداروں کی باہمی سرگرمیوں کو تقویت دینے کے لئے جدید لائح مل تیار کرنے کی کوشش اور ہرایک کو مشتر ک خطرہ کا احساس۔ بہ بات کہتا چلوں کہ ہم کسی خوش قنہمی کے شکارنہیں ہیں لیکن ہاں!مسلمانوں کی اکثریت میں

اس جان کے سلسلہ میں پوراعلم رکھتے ہیں اور امید ہے کہ ایک دن بیضر ورحقق ہوگا خاص کر بید کہ اب ہر چیز حکومتوں اور صاحبان اقتد ارکے ہاتھ میں نہیں ہے اور اس سلسلہ میں عوام بھی بہت اہم کر دارادا کرتے ہیں۔

۳۔ ہرمیدان میں عالم اسلام کی اہمیت میں اضافہ اگر چہ بھی بھی اس اہمیت کو کما حقہ محسوں نہیں کیا جا تالیکن اس کے با وجود بیا لیں حقیقت ہے جس کا انکار نہیں کیا جا سکتا بیامت ، ایک عظیم افرادی قوت ، دنیا کے سب سے اہم امکانات ، نہایت اہم جغرافیا تی موقعیت نہایت اعلیٰ سطح کی علمی صلاحیتوں اور سب سے اہم اسلامی تہذیب کی لاز وال ابدی عظیم طاقتوں سے پوری طرح سبرہ مند ہے اور آخری بات بیرکہ:

میرے خیال سے عالم اسلام کو بے حساب امکانات اور سنتقبل کوسنوار نے کی عظیم طاقت کے باوجودایک ایسے لائح مل کی ضرورت ہے جو گزشتہ سے عبرت حاصل کرتے ہوئے روثن سنقبل کی باوجودایک ایسے لائح مل کی ضرورت ہے جو گزشتہ سے عبرت حاصل کرتے ہوئے روثن سنقبل کے باوجودایک ایسے لائح مل کی ضرورت ہے جو گزشتہ سے عبرت حاصل کرتے ہوئے روثن مستقبل کے باوجودایک ایسے لائح مل کی ضرورت ہے جو گزشتہ سے عبرت حاصل کرتے ہوئے روثن مستقبل کے باوجودایک ایسے لائح مل کی ضرورت ہے جو گزشتہ سے عبرت حاصل کرتے ہوئے روثن مستقبل کے باوجودایک ایسے لائح مل کی ضرورت ہے جو گزشتہ سے عبرت حاصل کرتے ہوئے روثن مستقبل کے باوجودایک ایسے لائح مل کی ضرورت ہے جو گزشتہ سے عبرت حاصل کرتے ہوئے روثن مستقبل کی باوجود کی خطیم طاقت کے باوجودایک ایسے لائح مل کی ضرورت ہے ج

الف۔ امت کو قرآنی مفاہیم سے جوڑ نا اور معاشرہ کو اس پڑمل پیرا ہونے کی ترغیب دلانا، نتیجہ میں ہماری اس عظیم کتاب ہدایت سے مطلوبہ مطابقت اسی عظیم درجہ کے شایان شان ہے جسے پر ور دگار عالم نے اس امت کو بشریت کی رہبری اور پیشوائی کے لئے قرار دیا ہے بشری تہذیب کے کاروان میں امت کی ہمراہی اور اسلام کے اتحاد میں اس کی تعلیمات ایک طرف تو ترقی یافتہ علمی اساسوں کے مطابق ہواور دوسری طرف اسے مملی جامہ پہنانے کے لئے ہر طرح تیار ہو۔ ب۔ تعلیم وتربیت کے نظام کا ثقافتی اور تبلیغی سر گرمیوں کے عین مطابق ہونا کہ ان تین میدانوں میں ترقی دوسرے میدانوں میں ترقی کے بغیر ممکن نہیں ہے اور ان میدانوں میں بھی ترقی کا مطلب سے ہے کہ دینی بنیا دوں اور اصولوں پر بد لتے ہوئے عناصر کو مد نظر رکھتے ہوئے زمانے کے مطابق ، ایک روشن اور دینی ثقافت جولوگوں کی زندگی کو پر ور دگار عالم سے جوڑ دے اور ایک جامع اور کامل تبلیغی نظام کے ساتھ میچ تربیت میں آئے، الہی توفیقات اور پر ور دگار عالم کی ہدایات کے ساتھ ۔



مدا ہب کلامی میں تو حید

۵ عزالدین رضانژاد
۲ جمه: کرارحسین اظهری

خلاصہ سارے مسلمان بہت سے اعتقادی وفقہی اور اخلاقی موضوعات میں مشترک نظریات رکھتے ہیں چھ لوگوں کی یہ کوش ہوتی ہے کہ اختلافی چزوں کوخوب بڑھا چڑھا کر پیش کریں اور نتیجہ میں وحدت وہمد کی کو دشوار یا ناممکن بنا دیں ۔ اس مقالہ میں یہ کوش کی گئی ہے کہ مذاہب کلامی کی ایک مشترک اصل کو پیش کیا جائے اور تمام مذاہب کی تفسیر وتیمین کرتے ہوئے سب سے اہم اعتقادی مسلد یعنی تو حید کو پیش کر کے متنبہ کیا جائے کہ تمام آسانی شریعتیں تو حید اور کیتا پر سی وارتھیں اور سارے مسلمان تو حید کو پیش کر کے متنبہ کیا جائے کہ تمام آسانی شریعتیں تو حید اور کیتا پر سی پر استوارتھیں اور سر مسلمان تو حید کو پیش کر کے متنبہ کیا جائے کہ تمام آسانی شریعتیں تو حید اور کیتا پر تی پر استوارتھیں اور مسلہ یعنی تو حید کو پیش کر کے متنبہ کیا جائے کہ تمام آسانی شریعتیں تو حید اور کیتا پر تی پر استوارتھیں اور سر مسلمان تو حید کا اعلان کرتے ہوئے ہوتھم کے شرک اور دوگا نہ پر تی سے دور ہیں ۔ متار ہے متالہ کی ذراہ ب نے جوتو حید اور خدا وند عالم کی ذات وصفات کے سلسلہ میں اہتمام کیا

### گیا ہے ریچھی اس بات کی دلیل ہے کہ تو حید کے سلسلہ میں تمام مسلمانوں کے نظریات میں اتحاد پایا جاتا ہے۔

# كليرىكلمات

تو حید، تو حید ذاتی ، تو حید صفاتی ، تو حید افعالی ، تو حید تشریعی ، تو حید ربوبی ، شرک ، مذا *ه*ب کلامی، امامیه ، معتز له، اشاعر ه ماترید بیه، فلسفه، عرفان به

دی جائے نیز اہم اسلامی فرقوں کے مخصرا ختلافات اوران کی تفسیر وں کوبھی بیان کیا جائے۔

### ا\_توحيد کی تعريف

لفظ'' توحید' باب تفعیل کا مصدر ہے جس کے معنی یہ ہیں : ایک جاننا، اس کے مفہوم میں وحدت کالحاظ کیا گیا ہے ۔ توحید کا مادہ'' وحد' ہے اور اسی سے لفظ'' وحدت'' مشتق ہوا ہے جس کے معنی انفراد کے ہیں اسی لئے'' واحد'' کا اطلاق اس چیز پر ہوتا ہے جس کا کوئی جزئہیں ہوتا۔ ( مفردات راغب ، ص ۵۵۱) اور اسی معنی کو پیش نظر رکھتے ہوئے تو حید کا مطلب کسی چیز کو تنہا قرار دینا ہے ۔ ( تاج العروس: ۲۹۸۸) خدا شناسی کی بحث میں تو حید کے معنی یہ ہیں یکتا پر تی، خدا کی لیگا گئت نیز خدا کا اکیلا اور بغیر شریک ہونا۔

۲\_توحيد، مذہب معتزلہ میں

 جز و مکان میں نہیں ساتا۔ کم یزل و لا یز ال ہے، ایز د تعالیٰ کے علاوہ ہر چیز ممکن الوجود ہے اور وہ ''واجب الوجود ہے''، اس کا وجود اسی کی وجہ سے ہے اور اس کے علاوہ تمام چیز وں کا وجود اسی کی ذات سے ہے، وہ تمام موجودات کا خالق ہے تمام موجودات''ممکن الوجود''وحادث ہیں۔

توحیدافعالی کے سلسلہ میں جو بعض مسلمانوں کا بیعقیدہ ہے کہ انسان اپنے افعال میں مجبور ہم عنز لہ نے اس عقیدہ پر اعتراض کیا اور مسلہ تفویض کو بیان کیا ہے در حقیقت ان لوگوں کے خلاف بیا لیفتم کا ردعل ہے جن کا بیا صرارتھا کہ' خدا وند عالم انسانوں کے تمام (نیک و بد) افعال کا خالق ہے' (اشعری: ص ۲۲) معنز لہ کے زدیک تو حیدا فعالی کی بینفیر، الہی عدالت کے منافی ہے ان کے نزدیک انسان اپنے تمام امور میں آزاد و مختار ہے اور الہی عدالت بھی ان کے اعتقادی اصول کا ایک جز ہے اضول نے بیعقیدہ اس لئے اختیار کیا ہے کہ جب انسان کو خدا کی جانب سے اس کے افعال کا مزااور اس کا ثواب ملے گا تو وہ قابل تو جیہ ہواور مواخذہ و عقاب کی صورت میں جب بیفرض کیا جاتے کہ انسان ای نہی نے اپنافعل خود انجام دیا ہے تو خدا کی جانب سے کوئی ظلم نہ ہوگا جواس کی عدالت کے ندوں کے افعال کی عدالت کے معنا اور وہ کہ انسان ہی نے اپنافعل خود انجام دیا ہے تو خدا کی جانب سے کوئی ظلم نہ ہوگا جواس کی عدالت کے ندوں کے افعال کو ایجاد خیں کرتا بلکہ بند سے سار کا فعال کی محب بیفرض کیا جائے و کردار کے ذمہ دار ہیں خدل کا مطلب میہ ہے کہ خدا وند عالم شر و فساد کو دوست نہیں رکھتا اور وہ و کردار کے ذمہ دار ہیں خدا نے جن باتوں کا تھم دیا ہے ان میں حکمت و مصلحت ہے اور جن چیز وں سے روکا ہے ان میں فیدار ذی جن باتوں کا تھم دیا ہے ان میں حکمت و مصلحت ہے اور جن چیز وں

خدادند عالم بندوں کوالیی چیز وں کا حکم نہیں دیتا جوان کی توانائی سے زیادہ ہوں کیوں کہ اس نے فرمایا ہے: ﴿لا یکلف نفسا الا و مسعها ... ﴾ (سورہ بقرہ: ۲۸ ۲/۲) وہ بھی میزان عدالت و انصاف سے خارج نہیں ہوتا، اس کا امرکس محال چیز سے متعلق نہیں ہوتا کیوں کہ وہ عادل ہے اگرا لیا کرے گا تو عدالت کے خلاف ہوگا۔ (محمد جواد مشکور: ۱۴۷۔۱۴۷)

سايتوحيد، مذہب اشاعرہ میں

اشاعرہ نے بھی تمام مذاہب کلامی کی طرح تعریف تو حید میں تو حید ذاتی کی تصریح کی ہے بیلوگ معتز لہ کے برخلاف تو حید افعالی کو بہت زیادہ اہمیت دیتے ہیں اور تو حید صفاتی کے بارے میں وہ عقیدہ نہیں رکھتے جو دوسر ے کلامی مذاہب کا ہے خصوصاً صفات ذاتی وعینی اور صفات خبر بیر کی تاویل جن کا عدلیہ فرقہ قائل ہے ۔ اشاعرہ نہ صرف ان امور کے بارے میں کوئی اہتمام نہیں کرتے بلکہ انھوں نے ان چیز وں کی جوتفسیر کی ہے وہ دوسروں کی تفسیر کے خلاف ہے۔

ابوالحسن اشعری جنھوں نے در حقیقت اہل سنت کے درمیان (تیسری صدی کے آخر میں اور چوتھی صدی کے شروع میں ) جدید علم کلام کونشر کیا تھا انھوں نے معتز لہ کی روش کے مقابلہ میں جو برہان و کلام کی روش تھی اہل سنت کے طریقہ کی تائید و تقویت کی اور معتز لہ کے برخلاف قرآن کو قدیم مانا نیز خدا کی ذات و صفات کے درمیان فرق کے قائل ہوئے اور اپنے اس عقیدہ کا اظہار کیا کہ آخرت میں خدا کا دیدار ممکن ہے ۔ انھوں اپنے کلام کو چا رارکان پر اور ہر رکن کو دس اصول پر رکھا ہے۔ چو تھے رکن کے علاوہ جو قیامت وامامت کے بارے میں ہے انھوں نے 'ذات' و ' صفات'

يهلا ركن :

ذات الہی کے بارے میں ہےاس کے دس اصول یہ ہیں: خداموجود ہے، واحد ہے، قدیم ہے، جو ہز ہیں ہے،جسم نہیں ہے، عرض نہیں ہےا یسی جہت سے خصوص نہیں جو کسی مکان میں ہو، ممکن ہے کہ دکھائی دےاور وہ ہمیشہ باقی ہے۔

#### دوسرا رکن :

صفات الہی کے بارے میں ہے،اس کے دس اصول میہ میں : خداوند عالم حی، عالم، قادر،

تيسرا ركن :

افعالی الٰہی کے بارے میں ہےاس کے دس اصول یہ ہیں خداوند عالم بندوں کےافعال کا خالق ہے، بندوں کے افعال خود انھیں سے مکتسب ہیں، ان افعال کا صدور مشیت الہی سے ہوتا ہے، خدا کی جانب سے خلق واختر اع احسان کی بنیاد پر ہے، خدا کے لئے تکلیف مالا پطاق کوئی معنی نہیں رکھتی اور جائز ہے کہ خدابے گناہ لوگوں کوعذاب دے ، خداا بنے بندوں کی مسلحت کا یا بندنہیں ہے ، واجب وہ ہے جسے شریعت نے واجب بتایا ہے اور حضرت محرصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نبوت خدا کے ثابت وباقی رہنےوالے معجزات سے ہے۔ (گزشتہ ۲٬۵۵۵) عبدالکریم شہرستانی نے تو حید کے سلسلہ میں اپنے نہم مسلک اشعریوں کے نظریات کو اس شعور اتحاد طرح بیان کیا ہے : ہمارے اصحاب کہتے ہیں کہ'' واحد'' اسے کہا جاتا ہے جواینی ذات میں تقسیم و شرکت کوقبول نہیں کرتا اس اعتبار سے خدا اینی ذات میں واحد ہے کوئی اس کامثل نہیں ہے وہ اپنے سال اول شاره 1 🕽 صفات میں واحد ہے، کوئی اس کا شب پہیں ہےاور وہ اپنے افعال میں واحد ہے، کوئی اس کا شریک نہیں ب\_ (نہایة الاقدام: ص•٩) ایک متاخراشعری نے بھی انھیں نظریات کوتو حید کی تعریف میں بیان کیا ہے : تو حید یعنی بیہ کہ ہم خدا کی ذات اوراس کے افعال میں اس کی ریگانگی کا اعتقاد رکھیں اوراس کے لئے شریک کے قائل نه، دوں \_(محمد عبدہ :ص۲۲) خداكاارشاد ب: الله حالق كل شئ :خداہر چيز كاخالق ب (زمر: ٢٢/٣٩) اس آيت کی بنیاد پر سارے مسلمان خالقیت میں تو حید کے قائل ہیں لیکن وہ لوگ آیت کے فہم واطلاق میں اختلاف رکھتے ہیں اشاعرہ نے خالقیت توحید کو محفوظ رکھنے کے لئے نظام سبب ومسبب اور علت و

معلول کی نفی کی ہےان کا عقیدہ ہے کہ انسان کے افعال براہ راست خداہی کے افعال ہیں۔ اشاعرہ کے امام شخ ابوالحسن اشعری کہتے ہیں : خدا کے علاوہ کوئی دوسرا خالق نہیں ہے اور بندوں کے تمام کا م خدا کی جانب سے انجام پاتے ہیں... بندوں میں اتنی قدرت وتو انائی نہیں ہے کہ کوئی چیز پیدا کر سکیں جب کہ وہ خود ہی خدا کی ایک مخلوق ہیں۔(الابانة عن اصول الدیانة :ص ۲۶) معتز لہ اور امامیہ نے اس عقیدہ کو استخلیل کے ساتھ باطل قر اردیا ہے کہ اگر انسان خود ہی اپنے افعال کو انجام نہ دے ،خود ارادہ واختیار نہ رکھتا ہوتو اسے سز او ثواب دینا لغو وفضول ہو گا ہی عدل

ماتریدی نے کتاب توحید کی ایک فصل میں جوخدا کے صفات ذات وصفات فعل کی تقسیم کے بارے میں ہےاپنے معاصر معتز لی متکلم ابوالقاسم ( متوفی ایس پی ) کے نظرید کورد کیا ہے بنابرایں وہ صفات فعل کوبھی صفات ذات کی طرح از لی وقد یم جانتے ہیں۔انھوں نے کتاب تو حید کی الگ الگ نتین فصلوں میں اسماء وصفات الہٰی کے بارے میں بحث کی ہے کیکن ان میں سے سی میں بھی صفات کی عینیت (زائد برذات ہونے) کے بارے میں بحث نہیں کی ہےا گرچہ ماتریدی کے پیروکاروں کے درمیان مشہورنظریہ یہی ہے کہ صفات ، زائد بر ذات ہیں جیسا کہ کتاب عقائد سفی ( متوفی سرّاہ چ ) میں اس مطلب کی تصریح کی گئی ہے ۔ (عمرانسفی :ص۲ سعد الدین تفتازانی :ص۲ س تیزعلی ربانی گلیایگانی: ص۲۳۲\_۲۳۳۲) ماتریدی کہتے ہیں: خداوند متعال کے دیدار کاعقیدہ رکھنا حقیقت یا اس کی تفسیر کو درک کئے بغيرلازم وحق ہے۔ ( كتاب التو حير ص 22) انھوں نے صرف نعلی دلیل سے استناد کرتے ہوئے خدا کے دیدار کے عقیدہ کو بیان کیا ہے شعور اتحاد اوراس سوال کے جواب میں کہ خدا کیسے دکھائی دے گا؟ انھوں نے کہا ہے: خدا کا دیدار بغیر کیفیت کے ہے کیوں کہ کیفیت کا تعلق ایسی چیز سے مربوط ہے جس کی کوئی صورت ہوتی ہے خدا دکھائی تو دے گالیکن به دیدار قیام وقعود ، اتصال دانفصال ، مقابله و مدابره اورنو روظلمت کی صفت سے خالی ہوگا نیز بغیر کسی ایسے دوسرے معنی کے ہوگا جس کا توہم کیا جائے پاعقل فرض کرے۔ (گزشتہ : ص۸۵ نیز د کیھئے فرق و مذاہب کلامی ، ص۲۳۴، ۲۳۵)

ن ۵ \_توحيد، مذهب سلفيه (ومابيت) ميں

وہا بیت کے دعویدار پہلے دونوں گروہوں کے برخلاف توحید عبادی کی اہمیت کے بہت زیادہ قائل ہیں اس کی اس قدراہمیت ہے کہ وہ لوگ توحید کی تفسیر ''عبادت'' سے کرتے ہیں۔ محمد بن عبد الوہاب '' تو حید'' کی تعریف میں کہتے ہیں : تو حید خدائے یکتا کی پر سنش کا نام ہے۔( کشف الشہبات : ص ۳) یہ لوگ بھی بھی الو ہیت میں تو حید کی تعبیر ، عبادت میں تو حید سے کرتے ہیں اور تو حید الو ہیت کے بیمعنی بیان کرتے ہیں : ہم صرف خدا کی عبادت کریں اور اس کے علاوہ کسی دوسر نے کی پر سنش نہ کریں۔( گزشتہ حوالہ) نیز تصریح کرتے ہیں :'' تو حید الو ہیت' بیہ ہے کہ ہم صرف خدا ہی کی عبادت کریں کیوں کہ 'لا ال اللہ '' کے یہی معنی ہیں یعنی اللہ کی عباد کا عباد کے علاوہ

وہا ہیوں نے جوتو حید عبادی وتو حید الوہی کی خاص تفسیر کی ہے یہ باعث بن گئی کہ مسلمانوں کے وہ تمام اعمال جوصد یوں سے ان کے درمیان رائج تھے اور وہ لوگ انھیں فضائل میں شمار کرتے تھے تحدوق ہوجا ئیں اور انھیں مشرک تھ ہرایا جائے۔ان کے ایک مفتی نے کھا ہے : جو اعمال لوگ مصر میں'' راس الحسین'' کے پاس یا بعض حجاج جناب رسول خداً کی قبر کے پاس انجام دیتے ہیں ان تمام اعمال کا شمار غیر خدا کی پرستش میں ہوتا ہے۔( گزشتہ:۲۱/۲)

توحید کی ایک دوسری قسم جس کود ہا ہیوں نے توحید کے اقسام میں شمار کیا ہے دہ اساء وصفات میں توحید ہے اسماء وصفات میں توحید کا مطلب سیہ ہے کہ خدا کے جو اسماء وصفات قرآن وسنت میں ذکر کئے گئے ہیں ہم خدا کوصرف انھیں کے ذریعہ پکاریں اور صرف انھیں اسماء وصفات کو ثابت کریں جو قرآن میں خدا کے لئے ثابت وموجود ہیں اور اسی طرح ان اسماء وصفات کی ففی کریں جن کی ففی قرآن وسنت نے کی ہے۔ (العثیمین :ص۲۱)

ظاہری طور پراس کلام کوتمام کلامی مذاہب نے قبول کیا ہے کیکن ان کی درج ذیل بات قابل قبول نہیں ہے باب صفات میں سلف کی روش ریتھی کہ وہ لوگ صفات کو بغیر کسی تحریف و تاویل کے انھیں سے حقیقی معنی سے ساتھ خدا پرحمل کرتے تھے۔(ابن تیمیہ:۶۰۳)

اس سے زیادہ قابل انکاربات وہ ہے جس کا اظہارانھوں نے صفات خبری کے بارے میں کیا ہے چنانچہوہ معتقد ہیں:ید (ہاتھ )یداللہ (خدا کاہاتھ )اوراسی طرح دوسر ےکلمات جوقر آن

میں آئے ہیں انھیں بغیر کسی تحریف و تاویل کے ان کے واقعی معنی کے ساتھ خدا پر حمل کرنا جا ہے۔ (گزشته:ص۸،۵۷۱)

اس نظریہ میں اس بات پرزور دیا جا رہا ہے کہ تمام موار دمیں سارے الفاظ کوان کے حقیقی و لغوی معانی پرحمل کیا جائے کیوں کہ مجازی معنی اصل کے خلاف ہیں۔ (محمد بن صالح العثیمین :ص١١) واضح ہے کہ ایسا نظریہ خدا کی تجسیم اور تشبیہ پر دلالت کرتا ہے افسوس کہ بعض اہل حدیث اور کرامیہ و مشبہ وغیرہ دوسر فرقے بھی اس غلط عقیدہ کے قائل ہیں اور اکثر مسلمان متفکرین نیز کلامی مٰذا ہب نے ان سے دوری و بیز ارکی کا ظہر ارکیا ہے۔

۲\_توحید، مذہب امامیہ میں

ہم اس سے پہلے بیان کر چکے ہیں کہ '' تو حید'' تمام اسلامی مذاہب میں ایک مشتر ک اصل ہم اس سلید میں جو نیچ اور تفسیر یں بیان کی گئی ہیں ان سے بیا ندازہ ہوتا ہے کہ تمام مذہب نے اس کے بارے میں اہتمام کیا ہے اس سے ان کے کلامی مبانی کی نثا ند ہی ہوتی ہے ہماری نظر میں ایسا لگتا ہے کہ تمام نظریات کی حقانیت کو نفتی اور عقلی دلیلوں کے ساتھ ملا حظہ کرنا چاہئے۔ اثنا عشری شیعہ تو حید کو اصول دین کی ایک اصل اور عدل الہی کو اصول مذہب سے جانے ہیں اور علم کلام کی کتابوں میں ( خصوصاً شیخ صدوق کی کتاب تو حید میں ) تو حید اور اس کے مختلف مراتب کے بارے میں جو بات تحریمیں آئی ہے اس کا خلاصہ درج ذیل ہے: الف۔ خدا کی دوات کی اور بھی کی کٹر تو تر کیب کی وفی کنواک کی نشاند کا تصور نہیں کیا چا سکتا۔ جا سکتا۔ جا متا ہے خدا کی ذات بسیط ہے اس میں کس کٹر تو تر کیب کی کو نکی نیز کشن ہیں ہے۔ قرآن کریم کا سورہ تو حید ، تو حید کے بارے میں مسلمانوں کے عقیدہ کو بیان کرتا ہے اس نے دونوں مرحلوں کی طرف اشارہ کیا ہے پہلی قتم کی طرف آیت ' ولم یک ن له کفو ۱ احدا ''اور دوسرى فتم كى طرف آيت فل هو الله احد " اشاره كرر بى ب.

😁 🔰 به خدا کے صفات ذاتی میں تو حید : خدا کے اندر تمام صفات کمال موجود میں اور ذات پاری تعالی کے اندران تمام کمالات کے موجود ہونے پر دحی اور عقل دلالت کرتی ہیں خداوند عالم، قادر،جی، سميع وبصير ہے… بہ صفات مفہوم کے اعتبار سے ایک دوسرے سے متفاوت ہیں کیکن واقعیت خارجی لینی وجود خدا میں مغاربت نہیں رکھتے ہیں اور مقام عینیت میں اتحاد رکھتے ہیں دوسر ےالفاظ میں یوں کہا جائے کہ خدا کی ذات بسیط ہونے کے با وجودان سارے کمالات کی حامل ہے بنا برایں خدا کے صفات ذاتی عین قدیم واز لی ہونے میں اس کے عین ذات ہیں۔

سا۔خالقیت میں توحید : خدا کے علاوہ کوئی دوسرا خالق نہیں ہے اور جو چیز بھی ہتی کا لباس پہنتی ہے وہ اسی کی پیدا کی ہوئی ہے،سورۂ رعد کی سولہویں آیت میں اور سورۂ غافر کی باسٹھویں آیت میں نیز دوسری آیات میں بھی اس سلسلہ میں جو تا کید ہےان نقلی دلیلوں کےعلاوہ عقل بھی توحید خالقیت کی گواہی دیتی ہے کیوں کہ ماسوی اللہ( خدا کےعلاوہ ) ساری چیزیں ممکن اور نیازمند ہیں اور طبیعی طور پرتمام چیز وں کی ساری ضرور تیں خدا کی جانب سے یوری ہوتی ہیں۔

تو حیدخالقیت کے معنی بیزہیں ہیں کہ نظام<sup>ہ</sup> ستی میں اصل سببیت کی نفی کی جارہی ہے کیوں کہ تمام امکانی موجودات کےاندرایک دوسرے کی تا ثیر بخشی ،اذن الہی سے ہوتی ہےاور وجود سبب نیز سببت اشاء(بهدونوں)خداکےارادہ کامظہر ہیں۔

🌚 👘 🖓 ـ ر بو ہیت اور جہان انسان کی تدبیر میں تو حید : ر بو پی کی دوشتمیں ہیں : تدبیر تکوینی اور تدبیر نشریعی ۔ تدبیر کلوینی سے مراد دنیا کے نظام کو برقر اررکھنا ہے یعنی دنیا کے تمام امور کی دیکھے بھال (مثلا کا ئنات کوا یجاد کرنا) بہ سب خدائے یکتا کافعل ہے۔ تاریخ انبیاء سے بیداندازہ ہوتا ہے کہ توحید خالقیت کا مسّلہ ان کی امتوں کے درمیان بھی

اختلاف کاسب بناہوا تھااورا گرکوئی شرک تھا تو عام طور سے دنیا کی تدبیر اور اس کے بعد عبودیت سے مربوط ہوتا تھا۔حضرت ابراہیم خلیل اللہ کے زمانہ کے مشرک صرف ایک ہی خالق کاعقیدہ رکھتے تھے لیکن ان کا په تصورغلط تھا کہ ستارہ ، جاندیا سورج پہ سب دنیا کے ارباب و مدبر ہیں اور حضرت ابرا ہیٹم نے بھی جوان سے مناظرہ کیا وہ اسی مسّلہ میں تھا (سورۂ انعام : ۲/۷ ۷ ـ ۷۸ ) البیتہ اس بات کی طرف توجد ہے کہ توحید ربو پی کااس عقیدہ کے ساتھ قائل ہونا کہ دوسرے مدبرین بھی'' اذ ن الٰہی کے ذريعها يناوظيفها نجام ديتة بإن اور درحقيقت وه ربوبيت خداك مظاہر كالك جلوہ ہن تو اس ميں كوئي حرج نہیں ہے اسی لئے قرآن مجید تو حید ربوبی کی تا کید میں دوسرے مدبرین کے وجود کی تصریح كرتے ہوئے فرماتا ہے:''فالمدبوات اموا''(نازعات: ۵/۷۹) <sup>در</sup> تشریع میں تدبیر'' کی بھی بہت اہمت ہے لیچنی شریعت سے متعلق تمام قشم کے امور ( حکومت،فر مانروائی ، قانون سازی ،اطاعت ، وفر مانبر داری ، شفاعت اور گنا ہوں کی مغفرت ) کا اختیارخدا کو ہےاورکسی کوبھی اس کی اجازت کے بغیران امور میں تصرف کاحق نہیں ہےاسی لئے تو حید شعور درجا کمیت، توحید درتشریع اورتوحید دراطاعت وغیر ہیہ سب توحید دربتد بر کی شاخیں شار ہوتی ہیں جن کا ذکرسورهٔ نساء کی آیت نمبر ۲۷ ، ۸۰ - ما کده کی آیت نمبر ۴٬۸۷ ،سورهٔ بقره کی آیت نمبر ۵۵ اورسورهٔ انبیاء کی ا آیت نمبر ۲۸ میں صراحت کے ساتھ موجود ہے۔ الاحید درعبادت: توحید کی اس قشم میں بھی تمام آسانی شریعتیں مشترک ہیں اورا یک معنی 🚳 🛛 کاعتبار سے تمام انبیاء کی بعث کا مقصد اسی اصل کویا دولا ناتھا جیسا کہ ارشاد ہوتا ہے:''و لقد بعثنا في كل امة رسو لا إن اعبدوا الله و اجتنبوا الطاغوت ''(نحل: ۲۳/۲۱)، م نے ہرامت کے درمیان ایک رسول بھیجا تا کہ وہ لوگوں سے بیر کہے کہ خدا کی عبادت کر واور طاغوت کی پر سنش سے

سارے مسلمان نماز میں تو حید عبادی کی گواہی دیتے ہوئے کہتے ہیں:''ایا ک نعبد'' ہم صرف تیری ہی عبادت کرتے ہیں (فاتحہ ار۵)البیۃ توجہ رہے کہ عبادت اور'' تکریم'' میں فرق ہے

🗴 دوری اختیار کرو''۔

پس والدین و بزرگان دین اور اولیائے الہی کی تکریم ،عبادت نہیں کہلاتی ہےجس پرستش سےروکا گیا ہے وہ یہ ہے کہ انسان کسی موجود کے سامنے خضوع کرے اس عقید ہ کے ساتھ کہ وہ مستقل طور پر جہان یا انسان پاان دونوں کے پچھ حصوں کی سرنوشت میں اختیار رکھتا ہےاور دوسر ےالفاظ میں یوں کہا جائے: وہ رب اور مالک جہان وانسان ہے لیکن اگر کسی موجود ومخلوق کے سامنے اس لئے خضوع کیا جائے کہ وہ خدا کا صالح بندہ،صاحب فضیلت وکرامت یا انسان کے سلسلہ میں نیکی کا منشا ہے تو ایسا عمل صرف تعظيم وتكريم كہلائے گاعبادت نہيں کہلائے گا پس حضرات معصومين صلوات اللہ عليهم اجمعين کی مقد س ضریحوں کو بوسے دینا یا حضرت پیغمبرا کر مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ولادت و بعثت کے دن خوشی کااظہار کرنا بیہ آنخضرت صلی اللّہ علیہ وآلہ وسلم سے محبت کی علامت ہےاورا پیا کرناقطعی طور پران کے بارے میں ربوبیت کا عقیدہ نہیں ہوتا ہے۔ ( جعفر سبحانی ، دوسرا حصہ ، الٰہیات ، جلد راص ۲ ، منشورعقا ئداماميه، ص ۲۸ و۵۲) فلسفهاورعرفان ميں توحيد فلسفہاورعرفان اسلامی میں تو حید کے موضوع پر بہت تفصیل سے بحث کی گئی ہےا گرچہ توحید کے بارے میں ان دونوں علوم میں سے ہرا یک میں الگ الگ بحث کی جاسکتی ہے کیان اختصار کے پیش نظراورفلسفہ وعرفان نظری میں قرابت کی بنایر <sup>ی</sup>ہ فلسفیوں اور عارفوں کے چند نظریات پراکتفاء کررہے ہیں۔ فلسفی دعر فانی اصطلاح میں تو حید، تفرید وجود محض کا نام ہے۔ ( رشید الدین :ص ۱۷ بنابر 👔

می و حرفای اصطلال یک تو خیر، تفرید و جود مس کا نام ہے۔( رسیدالدین: س(۱۱ بنابر نقل ڈاکٹر سید جعفر ساوی ، ج راص(۲۰۲۷) اسی بنیاد پر منصور کے بقول تو حید میں پہلا قدم فنائے تفرید ہے۔

ہجوری کہتا ہے: حقیقت تو حید خدا کی ایگانگی پر حکم کرنا ہے چوں کہ خدا ایک ہے لہذا اپنی

ذات وصفات میں غیر منقسم ہے اور اسی طرح اپنے افعال میں بے شریک و بے بدیل ہے، موحد لوگ اسے اسی صفت سے متصف جانتے ہیں اور خدا کی وحدانیت کاعلم رکھنے کوتو حید کہتے ہیں۔ توحيد کې تين (۳) فتميں ہیں :ایک پہ کہ دق کوچق کاعلم ہونا يعنی اسے اپنی وحدا نيت کاعلم ہونا ، دوسرے بیر کہ مخلوق کوتو حید حق کاعلم یامخلوق کی جانب اور اس کے دل کے اندر تو حید کا ہونا اور تیسرے بیر که مخلوق کوخن کاعلم ہونا یعنی مخلوق کوخدا کی وحدانیت کاعلم ہونا ، پس جب بندہ حق کو پہچان ليتاب تواس كي وحدانيت كاحكم كرسكتاب ( كشف الحجوب صر ٢٣٧ ، بنابرنقل سجادي:ص ٢٠٢ ٢٧٠ ) . بعض اہل حکمت اور ذوق کے نز دیک تو حید کے جار (م) مراتب ہیں: اول: تو حید ایمانی، دوم : تو حيد عملى ، سوم : تو حيد حالى ، جهارم : تو حيد اللي ، ان جار مرا تنب كى شرح وتعريف اس طرح بيان کی گئی ہے: الف توحيد ايمانى شعور اتحام ہیہ ہے کہ بندہ تفرد دصفت الہی پرایمان رکھتا ہے اور معبودیت حق تو حید استحقاقی کی تصدیق آیات داخبار کے ذریعہ کرتا ہےاور پرتصدیق مجرد داعتقا دصدق خبر کانتیجہ ہوتا ہے. ب ۔ توحید علمی ہیم باطن سے مستفاد ہوتی ہے جسے کم یقین کہتے ہیں اور وہ پیر ہے کہ بندہ تصوف کی ابتدائی راہ میں یقینی طور پر بہ جانتا ہے کہ موجود حقیقی ومؤثر مطلق ، ذات خدا ہے اور وہ علم کے ذریعہ خدا کی ذات وصفات میں محوہ وجاتا ہےاور ہر ذات کواس کے نور کی فرع جانتا ہے تو حید کا بیہ مرتبہ تو حید متصوفہ ج ۔ توحید حالی بیہ بے کہ حال توحید دصف لا زم ذات خدا کی طرف متوجہ ہواور وجود کے تمام اند عیر ےاور

توحید کی تابش کے غلبہ میں گم ہوجا ئیں اورعلم توحید کا اس کے نورانی حال میں جلوہ گر ومندرج ہوجائے اورموحد ، جمال حق کا مشاہدہ کرکے اس طرح مستغرق عین جمع ہوجائے کہ داحد کی ذات و صفات کےعلاوہ کچھاس کی نظرشہود میں نہآئے اور وہ اس طرح غرق جمع ہوجائے کہ جب وہ گریہ كرية آسان بھي گريہ کرنے لگے۔عطار کہتے ہیں: گرتو خلوت خانهٔ تو حیدراموم شوی تاج عالم گردی وفخرینی آ دم شوی سابدائے شوتا اگر خور شید گردد آشکار تو چوسابہ محوضور شید آئی ومحرم شوی اگرتم خلوت خانہ توحید کے محرم بن جاؤتو دنیا کا تاج بن جاؤے اور بنی آ دم کے لئے باعث فخربن جاؤگے۔ تم سایہ بن جاؤتا کہ اگر سورج نکل آئے تو تم سایہ کی طرح سورج میں فنا ہوجاؤاور اس کے محرم بن جاؤ۔ اس توحید کامنشا ،مشاہدہ ہےاور توحید علمی کامنشا، نور مراقبت (خوداینی نگرانی) ہےاس توحید کے ذریعہ بہت سے عادات ورسوم ختم ہوجاتے ہیں۔ د ـ توحيد الهي ہیہ ہے کہ حق سجانہ ازل سے اپنی ذات کے ذرایعہ نہ کہ دوسرے کی توحید کے ذرایعہ ہمیشہ وحدت وحدانیت وفر دانیت سے موصوف تھا اور اس وقت بھی اپنی از لی وحدانیت وفر دی حیثیت پر باقی ہےاور ہمیشہاسی صفت پر باقی رہے گااور یہ توحید ہی ہے جونقصان دکمی کے عیب سے پاک ہے۔

باقی ہے اور ہمیشہ اسی صفت پر باقی رہے گا اور میڈو حید ہی ہے جو نقصان وکمی کے عیب سے پاک ہے اور بیڈو حید کا آخری مرتبہ ہے جو بحر وحدت میں کامل ومتو سط لوگوں کا مرتبہ ہے اس درجہ ومرتبہ پر پہنچ کر سالک، ذات وصفات کبریائی میں تحو ہوجا تا ہے اور رسوم وعا دات سے کنارہ کشی اختیار کر لیتا ہے، اس کی زبان حال، گفتار کی جانشین بن جاتی ہے اور پھر اس کے اندر کوئی جان ہی باقی نہیں رہ جاتی ہے کہ اسے لباس کی ضرورت ہو کہ وہ لباس کو جاک کر بے اور تن سے آزاد ہو، تمام اسباب در میان سے اٹھ

يهلا مرتبه :

ہیہ ہے کہ حضرت حق افعالی بخل کے ذریعہ سالک پر پنجلی ہوتا ہے اور سالک تمام افعال واشیاء کوافعال حق میں پا تا ہے کسی مرتبہ میں حق کے علاوہ کسی چیز کو فاعل نہیں شبح تنا اور اس کے علاوہ کسی کو موثر نہیں جانتا اس مقام کو ''محو'' کہتے ہیں۔

دوسرا مرتبه : یہ ہے کہ حضرت حق صفاتی بخلی کے ذریعہ سمالک پر متجلی ہوتا ہے اور سالک تمام اشیاء کے صفات ، حق میں فانی پاتا ہے اور صفات اشیاء کو صفات حق سمجھتا ہے اور وہ حق کے علاوہ کسی دوسرے کے لئے مطلق طور پر کوئی صفت نہیں دیکھتا وہ تمام اشیاء کو صفات الہی کا مظہر سمجھتا ہے اس مقام کو درطمس، کہتے ہیں۔

تیسرا مرقبہ: یہ ہے کہ حضرت حق ذاتی بتلی کے ذریعہ اس پر پتجلی ہوتا ہے اور سالک تمام اشیاء کی ذات کو بتلی تبلی ذات خدا کے پرتو میں فانی پاتا ہے تعینات عدمی ووجودی ، تو حید ذاتی میں فنا ہو کر رفع ہوجاتے میں اور وہ حق کے علاوہ کسی چیز کو موجود نہیں دیکھتا اور نہیں جانتا۔ وہ وجود کو حق جانتا ہے اور وجود واجب کے علاوہ دوسر ے موجود کو نہیں دیکھتا اس سالک کو ''حقن'' کہتے ہیں جو سالک اس مقام پر فائز ہوتا ہے وہ تمام اشیاء وصفات اور افعال کوذات حق میں گم جانتا ہے۔ (شرح گلشن راز: ص ۲۶۸، گزشتہ ناقل

## کے مطابق :ص ۲۰۵ ) آپ نے ملاحظہ فر مایا کہ بزرگ حکماءاور عرفاء تو حید کے چند مراتب کے قائل ہیں عام لوگ ان مراتب پر فائز نہیں ہو سکتے اہل حکمت ومعرفت کے علاوہ دوسروں کی رسائی وہاں تک نہیں ہو سکتی۔

تو حید کے مسئلہ میں سرسری طور پر جو کلامی وعرفانی مذہب کے نظریات پیش کئے گئے ان سے درج ذیل نتائج برآمد ہوتے ہیں:

\_\_\_\_\_

**الف۔** ہر فرقہ وگروہ کے مسلمان کے لئے توحید کا مسئلہ بہت اہم ہے انھوں نے اسے تمام اعتقادی مباحث پر مقدم کیا ہے۔

 ۷۔اسلامی مذاہب میں ''تو حید'' کی کتب شناسی

شعور اتحاد

تو حید کے سلسلہ میں کتب شناسی کو بیان کرنے کا مقصد ہیہ ہے کہ تمام مسلمانوں کے درمیان تو حید کے سلسلہ میں اشتراک پایا جاتا ہے دوسرے الفاظ میں یوں کہا جائے کہ تمام اسلامی مذا جب کے سارے علماء کی ہیروش رہی ہے کہ انھوں نے اس انہم اعتقادی اصل کی تفسیر وند وین میں انہتما م کیا ہے تمام کلامی مذاجب نے صحیح طریقہ سے تو حید کو بیان کرنے ، روایات کو جمع کرنے ان کی تفسیم بندی کرنے اور ایپے نظریات کو ظاہر کرنے میں بڑی جدو جہد کی ہے، اس حصہ میں فریقین نے تو حید کے موضوع پر جوانہم کتا ہیں کہ صحی میں ان کا تعارف کر ایا جارہا ہے:

**الف: 1۔** التوحید: کتاب التوحید، تالیف شیخ صدوق (محمد بن علی بن حسین بن بابوریڈی) متوفی ال<sup>77</sup> میچ بیر کتاب ، تو حید صدوق یا تو حید ابن بابو بیر کے نام سے مشہور ہے ، کتاب کا موضوع حضرت رسول اکرم طنی تیتیم اور ائم معصومین علیہم السلام سے منقول وہ روایات ہیں جوتو حید ، معرفت الہٰی ، صفات ، اسماء وافعال الہٰی پر مشتمل ہیں اور علم کلام کے متعلق دوسری اہم بحثیں بھی ہیں اس میں مسلام احادیث ہیں جنھیں مؤلف نے ۲۷ را بواب میں تنظیم کیا ہے ، کتاب تو حید ہمیشہ شیعہ علماء و فقہماء کی توجہ کا مرکز بنی رہی اور شیعوں کے بہت معتبر روائی اصول میں شار ہوتی ہے۔

شیخ صدوق اس کتاب کی تالیف کے بارے میں فرماتے ہیں: جو چیز اس کتاب کے لکھنے کا سبب بنی وہ بیتھی کہ میں نے دیکھا کہ بعض مخالفین، شیعہ علماء کی طرف تشبیہ وجبر کی نسبت دیتے ہیں ان کی دلیل میتھی کہ وہ لوگ غلط طور پر معانی کو بیان کرتے تھا اور اس طرح ہمارے مذہب کی صورت کو مسخ کرکے پیش کرتے تھے میں نے بارگاہ الہی میں قصد قربت کے ساتھ اس کتاب کولکھ کر تو حید کو بیان کیا اور تشبیہ وجبر کی نفی کی ہے۔

اس کی متعدد شرحیں اوراس پر کئی تعلیقات ہیں ان میں سے بعض میہ ہیں: ۔ شرح قاضی محمد بن سعید فتی ،شا گردفیض کا شانی ووب اھ میں یہ کتاب ککھی گئی۔ ۔ شرح امیر بن تحمیلی نائب الصدارہ۔ ۔ شرح فارس مولا محمد باقر سنز واری متوفی فی فی ا الف: ۲۔ تم صید الاصول فی علم الکلام یہ کتاب شیخ الطا کفہ محمد بن حسن طوی متوفی ف ۲۰ می ص کی تالیف ہے، کتاب چار حصول پر مشتمل ہے پہلا حصہ تو حید، اثبات صفات خدا (منجملہ عدل الہی) کے بارے میں ہے اس کا فارسی ترجمہ انتشارات انجمن اسلامی حکمت وفلسفہ ایران کی جانب سے میں شائع ہوا۔

**الف: ۳۔** تج بید الاعتقاد: تالیف محمد بن محمد حسن طوی معروف به خواجه نصیر الدین طوی متوفی ا<u>ک</u> محواب تک کلصی جانے والی کتابوں میں بیر کتاب محفظ ہونے کے باوجود علم کلام کے فن میں ہمت اہمیت رکھتی ہے تج بید الاعتقاد چھ(۲) مقاصد پر مشتمل ہے اور اس کا تیسر ا مقصد ، اثبات صالع (خدا) کے بارے میں ہے جس میں تین فصلیں ہیں: ا۔ وجود خدا کے بارے میں: ۲۔صفات خدا کے بارے میں سرافعال خدا کے بارے میں ان میں سے ہر فصل میں کئی گئی مسلے ہیں اور ہرایک میں جزئی موضوعات ہیں بعض نامور شیعہ علاء مجلد علامہ حلی اور اہل سنت کے بزرگ علاء من جملہ ملا علی قوشجی نے بھی اس کتاب کی شرح لکھی ہے بید دونوں شرحیں جلال الدین دوانی اور سیر صدر الدین جارہی ہیں اور محققین ان سے استفادہ کرتے ہیں۔ اب تک اس کتاب کی صورت میں پڑھائی جارہی ہیں اور محققین ان سے استفادہ کرتے ہیں۔ اب تک اس کتاب کی صورت میں پڑھائی جارہی چیں اور مقد مہ شرح تجرید : میں۔ اب تک اس کتاب کی ساٹھ (۱۰ ) سے زیادہ مز حیں کلھی جا چکی ہیں۔ (مقد مہ شرح تجرید : میں۔ اب تک اس کتاب کی صورت میں پڑھائی

**الف: ؟۔** شرح باب حادی عشر: تالیف مقداد بن عبداللدسیوری متوفیٰ ۸۲۸ ج بیہ کتاب شیعہ عقائد کے اصول کے بارے میں ہے۔ بیہ کتاب منہماج الصلاح فی مختصر المصباح کے باب حادی عشر کی شرح ہے جس کاضمیمہ علامہ حلی کی جانب سے ہے بہت طولانی عرصہ ہے دینی درس گاہوں کے نصاب میں شامل ہے، پہلی فصل تو حید، دوسری صفات ثبو تیہ، تیسری صفات سلدیہ اور چوتھی فصل عدل الہی کے بارے میں ہے۔ **الف: ۵۔** تو حیر مفضل: اس کتاب کوابو تحمد مفضل بن عمر جعفی کونی نے جمع ومرتب کیا ہے۔ وہ بہت مشہور تصحضرت امام جعفر صادق علیہ السلام حضرت امام موتیٰ کاظم علیہ السلام اور حضرت امام علی رضا علیہ السلام کے صحابی و شاگرد تصح حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے اس کتاب کے مطالب مفضل کواملاء فرمائے اور املاء کی مدت صبح سے ظہر تک جاردن تک جارز شست تھی۔

الف: ٦ - الابحاث المفيدة في تحصيل العقيدة: تاليف علامة طي متوفى ٢ كير اس رساله ميں آ تھ فصليں ہيں جوعلم كلام كعمدہ مباحث پر شتمل ہيں اس كى چوتھى فصل ميں سوله مباحث ہيں جن ميں اثبات واجب الوجود اور خدا كے صفات ثبوتيہ وسلديہ كے متعلق بحث ہے اس كا قلمى نسخہ كتب خانہ ملى ميں موجود ہے جس كا نمبر ٢ ١٩٣٢ ہے اور ادھر آخر ميں مجلّہ خصصى كلام اسلامى

(شارہ سلسل۲) میں شائع ہوا ہے۔

الف: ۷- میدا و معاد: تالیف ملاصدرا شیرازی ( 92۹- ۵۰ من می ) اس کا فاری ترجمه ۲۷۲۱ می سیداحمد بن حم<sup>2</sup> مینی اردکانی کے ذریعه انجام پایا ہے بید کتاب ملاصدرا کی اسفار کے بعدان کی سب سے بڑی کتاب ہے اور دوفن پر شتمل ہے: اول ریو بیات: یہ اقسام وجود وہ امیت ، معرفت خدا، اس کے صفات دافعال پر شتمل ہے، دوم: معرفت نفس، قیامت و نبوت پر شتمل ہے، ریو بیات کا حصہ تین مقالوں میں آیا ہے: پہلے مقالہ میں بارہ فضلیں ہیں اور دوسرے مقالہ ( موضوع صفات واجب تعالیٰ ) میں بھی بارہ فضلیں ہیں اور تیسرے مقالہ ( موضوع اللہ ( موضوع صفات فضلیں ہیں ۔ پہلے مقالہ کا موضوع اس طرح ہے: مبدائے وجود کی طرف اشارہ اور اس بات کی طرف اشارہ کہ وہ کون ساوجود ہے جو مبد اول سے اختصاص رکھتا ہے اور بید کم تن سی اختارہ میں کوئی کثر نے نہیں ہے نیز وہ بسیط ہے جس میں کوئی تر کیب نہیں پائی جاتی ہے یعنی اس کی وحدت انتہائے وحدت ہے اور اس کی بساطت انتہا نے بساطت ہے اس کتاب کو مرکز نشر دانشگاہ ہی نے ۲۰۰۰ استازہ کی کوئی سے میں میں اور تیسرے مقالہ کہ میں پائی جاتی ہے یعنی اس کی وحدت

اللہ : ۲۰ تو ہر مراد: یم ملا عبد انرزال قیاش لایلی (...یے ایے ایک بال قاری کی مستمل ہے۔ پہلا مقال علم ہے اور فلسفی وعرفانی مشرب پرکھی گئی ہے۔ یہ تنین مقالوں اور ایک خاتمہ پر شتمل ہے۔ پہلا مقال علم خود شناسی کے بارے میں دوسراعکم خدا شناسی کے بارے میں اور تیسرا فرمان خدا کی شناخت کے بارے میں ہے ،علم خدا شناسی تین ابواب پر شتمل ہے پہلا باب : اثبات واجب الوجود ، تو حید و رکھا گئی خدا کے بارے میں ہے (اس میں سات فصلیں ہیں) دوسرا باب صفات واجب الوجود ، تو حید و رکھا گئی خدا کے بارے میں ہے (اس میں سات فصلیں ہیں) دوسرا باب صفات واجب الوجود کے بارے میں ہے (اس میں چوفسلیں ہیں تیسرا باب افعال واجب الوجود کے بارے میں ہے (اس میں پندرہ وضلیں ہیں)۔ العابد بن قربانی لاتہ جی کی تصحیح و تعلیق اور مقد مہ سے ساتھ شائع ہوئی ۔ الف: ٩- شرح الاسماء - تاليف حكيم البي ملامادي سنرواري (٢٢٢٢ - ٢٨٩ ج) اس كتاب کا دوسرا نام'' شرح دعاءالجوثن الکبیر' ہے اس میں تفسیر روائی ،فلسفی و عرفانی ذوق کے ساتھ اساء کی شرح کے سلسلہ میں توحیدی معارف کو بیان کیا گیا ہے وہ توحیدی عناوین جو ہاری تعالی کے اساء و صفات کی شرح میں بیان کئے گئے ہیں ان کی تفصیل اس طرح ہے: " التوحيد اسقاط الاضافات ، توحيد الآثار توحيد الافعال ، توحيد الايجادى، توحيد الخاصي، توحيد الخاص الخاصّي، توحيد الذات، توحيد الصفات، توحيد العامى، توحيد الفعل، توحيد الوجو دى"\_ به کتاب ڈاکٹر نجف قلی جیپی کی تحقیق کے ساتھ مؤسسہ انتشارات و چاپ دانشگاہ تہران کی جانب سےفروردین ایج ابیش میں شائع ہوئی اور ۲۰۹ صفحات پر شتمل ہے۔ الف: ١٠ - رسائل التوحيديه: بمفسر گرانفذراستاد علامه سبد محد حسين طباطبائي كي تاليف شعور اتحاد ہے۔ کتاب سات رسائل پرمشتمل ہے جن میں سے نتین رسالے تو حیداورا سائے الٰہی کے بارے میں ہیں: ا\_رسالۃ فی التوحید ( بہ پانچ فصلوں پر مشتمل ہے نیز جو مقالہ رسالۃ التوحید سے محق ہوا ہے اس میں تین فصلیں ہیں)۲\_رسالۃ فی اساءاللہ تعالی (بیرچا رفسلوں پرمشمل ہے)۳\_ کتاب توحید کا تیسرارسالہ دیںفسلوں پرمشتمل ہے بیہ کتاب توحید کے موضوع پر فلسفہ وعرفان کی ان اہم کتابوں میں شارہوتی ہے جو ہمارے زمانہ میں مدون ہوئی ہیں ،استاد سید محرحسین طباطبائی علمی وفکری فاؤنڈیشن کی جانب سے نما نشگاہ ونشر کتاب قم کے ذریعہ خرداد ۱۵ ایش میں شائع ہوئی اور ۴ اساصفحات پر مشتمل الف:٧- عقائدالاماميه: بيشخ محدرضا مظفر متوفى ٢ و٣١ يوكى تاليف باس كتاب كي پہلی فصل الہمیات کے بارے میں ہے بعض علمی حلقوں میں ایک درسی کتاب کے عنوان سے رائج -2

# الف: ٨ - عدل الهي: تاليف شهيد مرتفني مطهري ٢٥٠٠ ش - يدكتاب عدل الهي س مربوط شبهات ومسائل يرشتمل ہے۔

الف: ٩- محاضرات في الالهات: تاليف استاد جعفر سجاني (معاصر) اس كتاب كايبلا ایڈیثن دو ضخیم جلد وں میں شائع ہوا پہلی جلد میں اشات ذات حق تعالی اوراس کے صفات تو حید سے متعلق بحث ہے یہ کتاب اس موضوع پرکھی جانے والی کتابوں میں سب سے زیادہ مفصل ہےاں میں آیات قرآن وروایات پیخمبرا کرمؓ نیزعظی دلیلوں کے ذریعہ توحید پر وارد شبہات واعتر اضات کا جواب دیا گیاہے۔

#### ب: مذهب اهل س

: 1- الفقه الأكبر: تاليف امام ابوحذيفه نعمان بن ثابت كوفى متوفى وقايع بيلم كلام و عقائد کےموضوع پرایک مختصرر سالہ ہے جوعکم کلام کے بعض مسائل جیسےایمان ،معجز ہ،کرامات اورقد ر وغیرہ پرمشمل ہے۔اہل سنت کے بہت سے بزرگ عالموں نے اس کتاب پرخاص توجہ دی ہےاور نداب كلامي ميں توجيا انھوں نے اس کی متعدد شرحیں اور تعلیقات لکھے ہیں ان میں سے بعض کے نام یہ ہیں : شرح علی قارى، شرح ابوليث سمرقندى، شرح عطابن على جوز حاني۔

• : ٢- الإبانة عن اصول الديانة : تاليف اما معلى بن اساعيل ابوالحين اشعرى متوفى س میں ایک سے دہ بازی ہے جاتی تھے۔اس کتاب میں انھوں نے علم توحید کے بارے میں اہل سنت والجماعت کے نظریات بیان کئے ہیں اور جہمیہ ،حشوبہ ،معتزلہ،فدر بیدوغیرہ کے عقائد پر اعتراضات وارد کئے ہیں انھوں نے ذات وصفات الہی کے بارے میں اہل سنت کےعقا ئدکو بیان کیا ہےاور اپنے مدعا کےا ثبات میں قرآن دسنت سے دلیلیں پیش کی ہیں نیز عقلی دلائل سےان کی تا سُد کی ہے پھر مخافین کے نظریات کو بیان کر کے ان کا جواب بھی دیا ہے۔

• ٢: • كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب : تاليف محمر بن اسحاق بن خزيمه ( حِرَقَى

صدی کے عالم) می حنبلیوں کی ایک معتبر کتاب ثمار ہوتی ہے جس میں اہل حدیث کی روش پر اور طواہر روایات سے استناد کرتے ہوئے تو حید وصفات الہی کو بیان کیا گیا ہے، طواہر پڑمل کرنے پر اس قدر زور دیا ہے کہ فخر الدین رازی (متوفیٰ ۲۰۲ میے) جوخود اشعری مذہب کے پابند تصانھوں نے کتاب '' تو حید ابن خزیر'' کو'' کتاب الشرک' کے نام سے یاد کیا اور بتایا ہے کہ اس کے مؤلف مضطرب الکلام قلیل الفہم اور ناقص العقل ہیں۔ ( دیکھیے النفسر الکبیر: ۲۷ م ۱۵)

ب: چ۔ التوحید: تالیف ابومنصور محمد بن محمد ماتریدی سرقندی متوفی سس می بید کتاب ماترید بیعلم کلام کاسب سے پہلامنیع و ماخذ شار ہوتی ہے اور ہمیشہ مکتب ماترید بیہ کے اساتذہ و تلامیذ کا مرکز بنی رہی اس کوڈ اکٹر فتخ اللہ خلیف نے مقد مہ و تحقیق کے ساتھ انتشارات دارالمشرق بیروت سے و میں شائع کیا ہے۔ بیر کتاب ۲۱۲ صفحات پر شتمل ہے۔

ب : 0- شرح الاصول الخمسه : قاضى القصاة ابوسين عبد الجبار بن احد معتز كى متو فى ٢٠٦ ه بير كتاب كمتب معتز لد كے مطابق علم كلام واصول دين ميں ہے۔مولف نے شروع ميں اصول پنجگا نه (توحيد، عدل، وعد وعيد، منزلة بين المزر لتين ، امر بالمعروف ونہى عن المنكر) كوا خصار كے ساتھ بيان كركے پھر ہرايك كى شرح وتفصيل كو بيان كيا ہے اور خاتمه ميں تو حيد سے متعلق ايك خصوصى فصل بيان كى ہے۔

ب: ۷- الشامل فی اصول الدین: بیدامام الحرمین عبدالملک بن عبداللد بن بوسف جوین متوفی ۸۷۲ هرکی تالیف بے ظاہراً بیرکتاب پانچ جلدوں پر شمتل تھی صرف پہلی جلد دسترس میں ہے

اس کے عناوین درج ذیل ہیں:

کتاب النظر، کتاب التوحید، کتاب العلل - ابن امیر الحاج نے آٹھویں صدی میں اس کتاب کی تلخیص کی اور اس کا نام الکامل فی اختصار الشامل رکھا یہ کتاب ''الشامل'' جرمن مستشرق ''ہلموٹ کلو'' کی تحقیق کے ساتھ الاسل میں شائع ہوئی۔

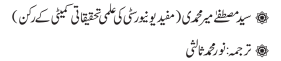
شخ محمد زاہد کوثری نے مذکورہ کتاب پر تحقیق کی اور اس پر حواشی لگائے اور شخ استاد حسام الدین القدسی کی کوشش سے قاہرہ میں شائع ہوئی۔

ب: • 1 - طوالع الانوار: بية قاضى ناصر الدين عبد الله بن عمر بيضاوى متوفى ١٨٥ جرك

تالیف ہے۔ بیرکتاب علم کلام کے موضوع پر ہے۔ اس میں تو حید اور اصول دین کے بارے میں بحث کی گئی ہے چوں کہاس کامتن مختصراورد قیق ہےلہٰذاعلم کلام میں بہترین کتاب شارہوتی ہے۔ اس کتاب کی مشہور شرحیں اور اس کے حواشی حسب ذیل ہیں: شرح علامة محمود بن عبدالرحمٰن اصفهانی (م اس مح سے جے ) حاشية شريف جرجاني (م ١١٨ ج ) شرح قاضى عبيداللدين محم معروف به عبرى (ما 20 م عيد) مذکورہ کتاب اصفہانی کی شرح کے ساتھ ۲۲۲۱م میں قاہرہ میں شائع ہوئی۔ 11. المواقف: بيعبدالرحلن بن احمد بن عضد الدين ايجي متوفى 23 سيره هي تاليف ہے یہ کتاب علم کلام میں ہے۔ تالیف کے دفت سے اب تک علماء کی توجہ وعنایت کا مرکز بنی ہوئی ہے اور حوز ہوائے علمیہ میں درسی کتابوں میں شامل ہے۔ شعور اتحاد سيد شريف على بن محدجرجاني (م ٢١٨ ج )اورش الدين محدين يوسف كرماني (م ٢ ٨ – ج ) نے الگ الگ اس کی شرحیں لکھی ہیں۔ • : ١٢ - شرح للطحاوية في العقيدة السلفية : به قاضي على بن على بن محمد بن ابوالعزمتو في ۲<u>۹۲ م</u>کی تالیف ہے۔ کتاب کا موضوع عقائد علم اصول دین وتو حید ہے۔ در حقیقت شرح کتاب العقيدة السلفيد جافظ ابوجعفراحمد بن محمد (ماير ۳ جه) كى تاليف ب اس ميں سلفى نظريات بيان كئے گئے ہیں اوران کی تائید بھی کی گئی ہے ۔البتہ اس میں دوسرے مذاہب جیسے :معتز لہ دفتد رید کے افکار بھی بان کئے گئے ہیں۔ یہ کتاب شخ احمد شاکر کی تحقیق کے ساتھ اس ال حکوم میں شائع ہوئی۔ ا ا۔ کتابوں کا جوتعارف کرایا گیا ہے دہ محد رضاضمیری کی کتاب'' کتاب شناسی تفصیلی مذاہب اسلامی'' سے ماخوذ ہے مذکورہ کتاب مؤسسة آموزشى يژونىشى مذا بهب اسلامى كى جانب سے يائيز ۲۸۳ اچش ميں شائع ہوئى۔

منابع ومأخذ ا . قرآن كريم ۲. مفردات راغب ٣ . تاج العروس ۲ . شرح الاصول الخمسه ۵ . اشعرى ، الابانه ۲ . فرهنگ فرق اسلامی ، محمد جواد مشکور با مقدمه و توضيحات استاد کاظم مدیر شانه چی. ۷. نهایة الاقدام ٨. محمد عبده ، رسالة التوحيد 9. الابانه عن اصول الديانه • ١ . كتاب التوحيد ا ا . عمر النسفى ، العقائد النسفيه ٢ ١ . سعد الدين التفتاز اني، شرح العقائد النسفيه ۱۳ . على رباني گلپايگاني ، فرق و مذاهب كلامي ۲۰۱۰ . كشف الشبهات ۵۱. ابن باز ، مجموعه فتاوى ۲۱. العثيمين شرح كشف الشبهات

شريعت كح درحمت



خلاصه

گیارہ متمبران ۲۰۰ ء کے حادثہ کے بعد مغربی ذرائع ابلاغ کے ذریعہ اس تصور کو تقویت پہنچائی گئی کہ اسلام جنگ وتشدد کا دین ہے۔ پیش خدمت مقالہ پہلے تو قرآن وحدیث اورمسلمان فقتها دانشوروں کے اقوال وآراء کی روشنی میں دین اسلام کا صحیح تعارف پیش کرتا ہے کہ بیددین صلح ورحت کے اصولوں پر استوار ہے اور پھر اسلام وسلمین کی غلط تصور پیش کرنے میں مخالفین کے مقاصد اوراسباب وعلل کو بیان کرتاہے۔ کلیدی الفاظ : جنگ وصلح، بین الاقوامی حقوق، اسلامی بین الاقوامی حقوق۔

بعض مستشرقین اور اہل مغرب کا اسلام اور پیا مبر اسلام صلی اللّه علیہ وآلہ وسلم پر پرانے زمانے سے اب تک بیالزام رہا ہے کہ اسلام تلوار اور جنگ وجدال کا دین ہے اور اپنے پیر دکاروں کو غیروں کے مقابلہ میں شدت پیندی سے کام لینے کی دعوت دیتا ہے ریتہ مت اور الزام گیا رہ تمبر اون کی کے حادثہ کے بعد خاص طور سے مغربی ذرائع ابلاغ ، رسائل و مجلّات اور افواہ پھیلانے والے مراکز اور سیاسی بیانات کی رونق بڑھانے والے ٹھکانوں پر شدت پا گیا اور اب تک بیا سلم مغربی دنیا میں جاری وساری ہے اس سلسلہ میں بہت سے اجتماعات ، کا نفرنسیں مغرب اور یورپ میں نیز علمی نشستیں اور یو نیور سٹی لیول پر جلسے منعقد ہوئے کہ اسلام ، دین صلح ہے یا آئین جنگ ؟ اس بحث کا سلسلہ اسکولوں میں کلاسوں تک پنچ گیا اور مغربی ذرائع ابلاغ کی حمایت وطرفد اری کی وجہ سے مسلمانوں کے خلاف وسیح پیانے پر شافتی بلغار میں تبدیل ہو گیا۔ (نمونہ کے طور پر دیکھنے : مبداللطیف : بہقل از کے خلاف وسیح پیانے پر شافتی بلغار میں تبدیل ہو گیا۔ (نمونہ کے طور پر دیکھنے : مبداللطیف : بہقل از

شعور اتح

اس موضوع پر تبصرہ اس لئے بھی اہمیت کا حامل ہے کہ آج کل انواع واقسام کے ذرائع ابلاغ (ریڈیو، ٹیلی ویژن ، انٹر نیٹ ) اور بین الاقوامی نشریات و مجلّات بڑے وسیع پیانے پر منتشر ہوتے ہیں اور روز بر وز بڑھتے ہی جارہے ہیں اور ان ذرائع ابلاغ کے عالمی افکار پر یہاں تک کہ مسلمانوں کے او پر تاثر کونظر انداز نہیں کیا جا سکتا چنا نچہ اگر ہم ان ذرائع ابلاغ کے ذریعہ اسلام و مسلمین کی مثبت یا منفی تصویر پیش کرنے اور اسلام وسلمین اور سنت پی بیر کے درست یا غلط مفاہیم کی ارس مقالے میں مقالہ نگار نے یوردین معاشروں میں مسلمانوں کی اقلیت کر دز ہر وز بڑھنے کا خطرہ گوش زد کیا ہے اور خاص طور سے

یور یہ والوں کی شناخت کے بارے میں خطرات سے آگاہ کیا ہے۔

تعریف میں دخیل اثرات پرنظرڈ الیس تو ہمیں جو پچھوہ اسلام کے سلسلہ میں کہتے ہیں ان کی تحقیقات کی سطح نیز اسلام وسلمین کے اوپر کئے جانے والے اعتراضات وشبہات کے جوابات کی اہمیت کا اندازہ ہوجائے گا۔

دشمنان اسلام کی ثقافتی ملغار ہمیشہ سے موجود رہی ہے اور اب بھی جاری ہے لیکن تمام اسلامی فرقوں کے بیدار وہوشیار علائے اسلام بھی ان حملوں وتہتوں کا دفاع اور اسلام کے حیات بخش آئین اور پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی درخشاں سیرت وسنت کی پاسداری و تحفظ میں مشغول بیں اور انھوں نے عقل و منطق اور اسلام کی عظیم منزلت سے مناسبت رکھنے والے جوابات دیکے ہیں۔ جدید مسائل کی تطبیق اور اسلام کی نظریات پیش کرنے میں شریعت کی اساس اور موضوع سے سی جدید مسائل کی تطبیق اور اسلام کے نظریات پیش کرنے میں شریعت کی اساس اور موضوع سے میں اور تشد دودہ شت گردی کی منزلت سے مناسبت رکھنے والے جوابات دیکے اس جدید مسائل کی تطبیق اور اسلام کے نظریات پیش کرنے میں شریعت کی اساس اور موضوع سے میں اور تعلق دوسلم دانشوروں کی جانب سے اسلام و مسلمین پر جنگ طبلی اور تشد دودہ شت گردی کی تہمت کا بنیا دی جواب دینے کے لئے انھوں نے اس موضوع پر منطقی وعلمی زاو یہ سے نظر ڈالی اور مبانی کے اعتبار سے وہ اس نظریہ پر تا کید کرتے رہتے ہیں کہ مسلمانوں اور برگانوں کے درمیان تعلقات کی اصل و بنیا دمسا لہت آمیز اور سی میں ایہ ہے میں کہ مسلمانوں اور برگانوں کے درمیان تعلقات کی

اس نظریہ کی تفویت اور اس کے سیاسی ، حقوقی و معاشرتی زاویوں کو اسلام کی سیاسی فقہ کے اصول سے استفادہ کرتے ہوئے موجودہ بین الاقوامی زندگی کے واقعیات اور اسلامی معاشروں کی ضرورت سے ہم آہنگ کرکے دیکھا جا سکتا ہے اسی لئے اس مقالہ کے پہلے حصہ میں ہم اسلامی معاشروں کی ضرورت سے ہم آہنگ کرکے دیکھا جا سکتا ہے اسی لئے اس مقالہ کے پہلے حصہ میں ہم اسلامی تعلیمات ، سنت پیغیبر اور بعض اسلامی دانشوروں کے نظریات کی روشنی میں اسلام کی صلح جو کی اور اسلامی معاشروں کی خطرورت سے ہم آہنگ کرکے دیکھا جا سکتا ہے اسی لئے اس مقالہ کے پہلے حصہ میں ہم اسلامی تعلیمات ، سنت پیغیبر اور بعض اسلامی دانشوروں کے نظریات کی روشنی میں اسلام کی صلح جو کی اور بعض اسلامی دانشوروں کے نظریات کی روشنی میں اسلام کی صلح جو کی اور مسالمت آمیز تعلقات کی نشانیاں پیش کریں گے اور پھر مقالہ کے دوسرے حصہ میں اسلام پر لگا کی مسالمت آمیز تعلقات کی نشانیاں پیش کریں گے اور کھر مقالہ کے دوسرے حصہ میں اسلام پر لگا کی مسالمت آمیز تعلقات کی نشانیاں بیش کریں گے اور کھر مقالہ کے دوسرے حصہ میں اسلام پر لگا کی مسالمت آمیز تعلقات کی نشانیاں بیش کریں گے اور کھر مقالہ کے دوسرے حصہ میں اسلام پر لگا کی مسالمت آمیز تعلقات کی نشانیاں بیش کریں گے اور کھر مقالہ کے دوسرے حصہ میں اسلام پر لگا کی دول نشانیاں بیش کریں گے اور کھر مقالہ کے دوسرے حصہ میں اسلام پر لگا کی جانے دول اور اسلام ہیں تھا ہا ہوں کے مسلمت آمیز تھا تھا ہوں کی نشانیاں بیش کریں گے دول اور آئین شمیر ہے، کے بارے میں مخالفین کے دول اور اسلیم ہوں کے دول اور اسلیم ہوں کر ہے دول اور اسلیم ہوں کے دوسری دول ہوں اور اسلیم ہول کو بیان کریں گے۔

الف: اسلام میں صلح ورحمت کی نشانیاں ا) قرآن اورسنت نبوي

صلح ومصالحت اوررتم ومهربانی دین اسلام کے بنیادی اغراض ومقاصد میں شامل ہے اور بیغ براسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم انھیں اغراض ومقاصد کی تر ویج کے لئے مبعوث کئے گئے تھے بیشک جس دین کی بنیا درتم ومهر بانی پر قائم ہے اس دین کا پیغا مبر بھی پیا مبر رحمت ہوگا ﴿ و ما ار سلنا ک الا رحمة للعالمین ﴾ (سور دُانبیاء / 201) ''ہم نے آپ کو عالمین کے لئے بس رحمت بنا کر بھیجا ہے' آخضرت خود اس سلسلہ میں ارشاد فرماتے ہیں :'' و انا نہی الو حمة '' (تر مذی ، ۱۲۹۱: ۲۰۱۳) ''میں نبی رحمت ہول''اور'' ان ما ان ار حمة مهداة ''(ابن کشر ۲۰۱۲) '' میں تو بس ہدید رحمت الہی ہول''

''رحمت'' کا مطلب عربی زبان میں : عطوفت ، مهربانی اور شفقت و مروت ہوتا ہے (اصفہانی مادہ'' رحم'' اور الثامی ۱۳۱۲: ۲۰۱۷) اسی طرح پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صفت یوں بیان کرتے ہیں :'' وہو نبی : لیّن المحلقة ، کریم الطبیعة ، جمیل المعاشر ة طلیق الوجه ، بسّام من غیر ضحک ، محزون من غیر عبوس شدید من غیر عنف ''۔ (الثامی ۱۳۱۳) '' آپ نمی شخ بڑے زم مزاج کریم الطبع ، خوش رو و بثاش ، سم مگر قبقت ہے کے بغیر، مُلَّین مَکر چہرہ پرترش لائے بغیر، بخت مگر شدت پسندی کے بغیر '''نبی الرحمة و امام المهدی '' (الثعالبی ۱۳۱۲: ۱۳۲۷) اآپ نمی رحمت وامام رشد و ہدایت سے فتی ملہ کے دن جب مسلمین وارد شہر مکہ ہوئے تو فتح کا ایک پر چم سعد بن عبادة انصاری کے ہاتھ میں تقا اور وہ آواز دے رہے شر

ا - تجان بن يوسف فقفی فے سعيد بن جير كوگر فاركر كے آخر كارش ميد كرد الاسعيد كی شہادت سے پہلے تجابت نے كچھ سوال سعيد سے كئے تھے جن ميں ايك تھا كه ' محمد' كے بارے ميں تم كيا نظر بيد كھتے ہو؟ سعيد فے اس طرح جواب ديا كه ' نبسى السو حمة و امام المهدى : آپ ہى رحمت واما مہدايت تھے'

"اليوم يوم الملحمة... "" آج انتقام كادن ب-جونى يغير اسلام كوية جلا آب فسعد كى معزولی کاعکم صادرفر مادیااورعلم دوسر شخص کے سپر دکردیا تا کہ وہ سعد کے نعرہ کے بجائے نعرہ لگائے كَمُ اليوم يوم المرحمة ... ، (الهندى: ١٠ (١٣) ) آج شفقت ومهرباني كادن ب-جب مشركین مکه کی جانب سے پیخمبراسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اوران کےاصحاب برظلم وستم اورآ زار و اذیت حد سے بڑھ گئےاورلوگوں میں صبر کا پارانہ رہاتو پیخمبراسلام صلی اللّہ علیہ وآلہ وسلم سے درخواست کی گئی کہ اس قوم یرنفرین کریں لیکن پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قبول نہیں فر مایا اور جواب دیا كُمْ انتى لم ابعث لعانا و انما بعثت رحمة "(ابن كثير ١٢١١/١٢) مجهز فرين ولعت كرن والابنا کرنہیں بھیجا گیا ہے میں تو بس رحمت بنا کر بھیجا گیا ہوں۔ آنخصرت کی سیرت ،عفود بخشش تھی۔ کعب بن زہیر جوابنے اشعار کے ذریعہ اسلام اور سلمین پر طعنہ زنی کرتا تھا جس وقت اسے پیتہ چلا كه رسولٌ رحمت ومحبت كا پيكير بين تو آنخصرت كل بارگاه ميں حاضر بهوكر مسلمان ہوگيا اوراپنے اس شعر کے ساتھ معذرت خواہی کرنے لگا: نبئت ان رسول الله اوعدنى والعفو عند رسول الله مامول إ '' مجھے خبر دی گئی ہے کہاللہ کے رسول نے مجھے (قتل کردینے کی )دھمکی دے دی ہے جب که مفود بخشش ہی رسول خداط تغییر کم کامعمول رہی ہے' ۔ أيخضرتُ نے اپنے پیارے چچا کے قاتل'' وحثی'' کے بارے میں کہ جس نے امیر حمزہ کو جنگ احد میں مار ڈالا تھا صرف اتنا فرمایا تھا کہ'' میری نگاہوں سے دور چلے جاؤ کہ میں شمصیں نہ دیکھوں''(العسقلانی: ۲۸۴⁄۷۷) بیہ چندنمونے بطور مثال ذکر ہوئے ہیں جو ثابت کرتے ہیں کہ شریعت اسلام اورسنت نبوی ، صلح ومصالحت اور رحم ومہر بانی کی بنیاد پر قائم ہے اس کے علاوہ اسلام کی حیاتی تعلیمات، شرعی دلائل اوراسلام کے یا کیز دنصوص سے بینتیجہ نکلتا ہے کہ اسلام کا قانونی ودستوری نظام

ا\_الحاكم النيسا پوری، ۲ ۱۴۰۰:۳۰ (۵۸۱

صلح پراستوار ہے نہ کہ شدت پسندی پر قرآن واحادیث کے بہت سے نصوص مسالمت آمیز رفتارو كرداريردلالت كرتے ہيں چندنمونے ملاحظہ ہوں: ا۔ قرآن مجید عرب کے بدوؤں کو جو تند مزاج ، جنگ جو، خونریز اور جھگڑالوطبیعت کے ما لک تصلح کی دعوت دیتا ہےاور جنگ وجدال سے بازر بنے کا حکم دیتا ہے ﴿وِ ان جِسنِے جَوا للسلم فاجنح لها و توكل على الله ﴾ (سورة انفال ٢١ ) " اورار رصلح وآشتى كادامن يحيلا دي تو آپ بھی آشتی کا دامن پھیلا دیں اوراللّٰہ پر بھروسہ کریں''۔اسلام،میدان جنگ میں بھی صلح وآشتی کا خوابال ب فولا تقولوا لمن القي اليكم السلام لست مومنا ﴾ (سوره نساء /٩٣) ' اورجو تمھارےسامنے کو واشتی کی خاطر ہتھیارڈال دیتواس سے بیپنہ کہنا کہتم مومن نہیں ہؤ' فقتہاءاس آیت کریمہ کومیتند قرار دے کرفر ماتے ہیں جب بھی کوئی مسلمان سے میں جنگ کے دوران کے وآشتی کااقدام کر بے تومسلمانوں پر واجب ہے کہ اس کومثبت جواب دیں اور اس سے جنگ کرنے سے باز ربين (د کیھئے، قرطبی ۲۰۵:۱۸٬۵۳۳ اورالشوکانی: ۱۱٬۶۱۱ ۵۰) شعور اتحام ۲۔ اس وقت جب کہ قابیل نے اپنے بھائی کو مارڈ النے کی دھمکی دی، ماہیل نے صلح طلب جواب دیا کہ جوایک صلح طلب اور نیک انسان کی حکایت کرتا ہے 🕊 لیئین بسیطت البی یہ دک لتقتلنى ما انا بباسط يدى اليك لاقتلك انى اخاف الله رب العالمين ﴾ (سوره مائدہ ۲۸؍) اگرتم مجھے قتل کرنے کے لئے میری جانب اپنا دست دراز کروتو بھی میں تمھاری طرف اپنا ماتھ صحیق قتل کرنے لئے نہیں بڑھاؤں گامیں پروردگارعالم سے ڈرتا ہوں۔ ٣- "سلام' الله كنامول مي سايك نام ب الله الذي لا اله الا هو الملك القدوس السلام ﴾ (سوره حشر ٢٢٧) " وواللدكة جس كعلاوه كوئي معبود نبيس بوه 🗴 بادشاه بردایا کیزه اور سلام ہے'۔ المم - قرآن مجید عالمی امن وآشتی کی بشارت دیتے ہوئے فرما تا ہے چیا ایھا اللذين آمنوا ادخلوا في السلم كافة ولا تتبعوا خطوات الشيطان ... ﴾ (سوره بقره ٢٨/)

<sup>(\*</sup>) ایمان والوسب کے سب صلح وآشتی ( کے دائرہ) میں داخل ہوجاؤ اور دیکھو شیطان کے قد موں (وسوسوں اور فریب کاریوں) کی پیروی نہ کرؤ'۔ اسی طرح مسلمانوں کو صلح وامن اور سلامتی کا پابند بنانے کے لئے ارشاد فرما تا ہے: ﴿فان اعتبز لو تکم فلم یقاتلو تکم و القوا الیکم السلم فما جعل الله لکم علیهم سبیلا ﴾ (سورہ نساء ۷۰ ) اور جب وہ ہاتھ صینچ لیں اور تم سے جنگ نہ کریں اور تکھاری طرف صلح وآشتی کا ہاتھ بڑھادیں تو خدانے ان کے او پر تمھارے لئے کوئی راستہ نہیں قرار دیا ہے ( یعنی اب تسمیں جنگ نہیں کرنا ہے ) اس بنیا د پر صلح و آشتی پر دلالت کرنے والی آیتیں منسوخ نہیں ہوئی ہیں اور جنگ وجد ال بس اسی وقت جائز ہے کہ جب صلح جوئی موجود نہ ہو ( الز حملی ، ماسوخ نہیں ہوئی ہیں اور جنگ وجد ال بس اسی وقت جائز ہے کہ جب صلح جوئی موجود نہ ہو ( الز حملی ،

دلچیپ بات میر ہے کہ لفظ' سلام' اوراس کے دیگر مشتقات سو(<u>••ا</u>) سے زیادہ آیتوں میں استعال ہوئے ہیں جب کہ لفظ' حرب یعنی جنگ' اوراس کے دیگر مشتقات صرف چھ(<u>۱</u>) آیتوں میں دکھائی پڑتے ہیں۔لے

جس طرح قرآن مجید سکو وآشتی کے لئے بڑی اہمیت کا قائل ہے یوں ہی سنت رسول اور آپ کے بعد کردار مسلمین میں بھی امن صلح کی اہمیت کا اندازہ کیا جا سکتا ہے۔ اسلام کی پہلی شخصیت حضرت رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہی صلح طلب ڈ پلومیسی کی طرف پیش قدمی کی ہے اور اپن زمانہ کی حکومتوں اور سلطنوں سے مسالمت آمیز تعلقات قائم کرنے کی خاطر اپنے نمائند سے بیصح ہیں مصر، روم ، حبشہ، اور فارس کے بادشا ہوں کے پاس آخضرت ؓ نے اپنے نمائندوں کے ساتھ خط بھیجا تا کہ وہ اسلام سے آشنا ہوں اور اس ذ مہ داری کو نبھا نے کے لئے جن افراد کا انتخاب ہوا وہ ہڑے شائستہ، نیک کردار معتبر اور ہوشیار و با خلاق تھا ور جدید دین اور خصوصیات حضرت رسول خداصلی

دوسری آیات بھی موجود ہیں کہ جن میں لفظ<sup>ور</sup> جہاد' اور ' قمال' اوران کے دیگر مشتقات آئے ہیں۔

اور مکالمات کوتفصیل سے بیان کیا ہے( دیکھئے: ابوالوفاء،۱۹۹۲:۲۷ا۔۸۷۱) بعض مستشرقین کے دعووَل کے برخلاف ان مکانتات و مکالمات میں کسی ایک سے بھی سی مطلب نہیں اخذ کیا جا سکتا کہ اسلام تلوار کے زور پر پھیلا ہے۔

" اسلام" دسلم" سلام اورسلامه سے مشتق ہے، السلام علیم اور علیم السلام مسلمانوں کاروز مرہ کا درود وسلام ہے اور بیشعاران کے درمیان ہر جگہ چاہے وہ مسجد ہویا یو نیور شی کارخانہ ہویا کمپنی ہر جگہ رائج ہے ۔ بیدرود وسلام بہترین اور خوبصورت درود وسلام ہے کیوں کہ اس کے اندر صلح واشتی کا مفہوم مضمر ہے جب کہ حضرت رسول خداصلی اللہ علیہ والہ وسلم یا دیگر اندیا ، کا نام لیا جاتا ہے تو ان کے مفہوم مضمر ہے جب کہ حضرت رسول خداصلی اللہ علیہ والہ وسلم یا دیگر اندیا ، کا نام لیا جاتا ہے تو ان کے نام کے ساتھ علیہ السلام کا اضافہ کیا جاتا ہے کیوں کہ بیہ جملہ بہترین اور خوبصورت ترین دعا ہے (محصانی ۱۹۸۲: ۵۰ – ۵۰ مسلمین اپنی نمازوں کو 'السلام علیم ورحمۃ اللہ و برکاتہ' کی عبارت پر ختم ہوتے ہوئے جملاک میں میں اس طرح کی موز اند کی مرتبہ تکر ارکر تے ہیں ۔ اسلام میں اس طرح کی تعلیمات کے ہوتے ہوئے جملاکس طرح بیکہا جاسکتا ہے کہ اسلامی تعلیمات کی بنیا د جنگ وجدال اور شدت پندی

شعور اتداد

بعض لوگوں کے خیالات کے برخلاف پنج براسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی جنگیں خود بہترین اورا ہم ترین دلیل ہیں کہ صدر اسلام کی جنگوں میں صلح جوئی اور آشق پسندی کے جذبات کا رفر ما تھ واقعہ نگاروں کا اتفاق ہے کہ پنج بر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مکہ میں قیام کے دوران ہر گر فوجی دستہ تیار نہیں کیا اور جب مدینہ ہجرت فر مائی اور مسلمانوں کے او پر جہاد واجب ہوا تو مشرکوں کے ساتھ جنگ کی ان سب کے باوجود پنج بر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی جنگیں دفا عی تھیں نہ کہ تہا جی ۔ آداب حرب و جنگ کے سلسلہ میں پنج بر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی جنگیں دفاعی تھیں نہ کہ تہا جی ۔ سفار شات بخو بی گواہ ہیں کہ اسلام کا مقصد اختلا فات کو زور باز واور شدت پسندی سے حل کر نائہیں سفار شات بخو بی گواہ ہیں کہ اسلام کا مقصد اختلا فات کو زور باز واور شدت پسندی سے حل کر نائہیں ہے تاریخ میں منقول ہے کہ پنج بر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی دیکھیں دفاعی تھیں نہ کہ تہا جی ۔ امر رأة و لا تغلوا و اصلحوا و احسنوا ان الله يحب المحسنين ) (الحلى: ١٣/٩ اور الشامى: ١٣١٣: ٢/٦) `` سى پير فرتوت ، چھوٹے بچ اور عورت کوتل نہ کرنا ، خيانت نه کرنا ، <sup>صلح</sup> و مصالحت اور نيکی کرنا که الله نيکو کاروں کو دوست رکھتا ہے' ۔ جس وقت پيغ برا سلام طلح تي تي کرنا ، حضرت على عليه السلام کو یمن کی جانب روانه کيا تو فرمايا: يا عملى !لمئن يهدى الله على يديك رجلا خير لک مما طلعت عليه الشمس (الحاكم النيسا پورى، ٢ • ٢٢: ٢/٩٥٥) `` اے على! اگر خدا وند متعال تحمار ے ہاتھوں کسی ايک شخص کی ہدايت کرد و تو بيت محمار الے مراس چيز ہے بہتر ہے جس پر سورج طلوع ہوتا ہے (اور اس کی کرنيں پڑتی ہيں)' ۔

۲) مسلمان فقهاءوعلاء کے نظریات

بہت سے دانشوروں کا نظریہ ہے کہ سلمانوں کے یہاں دوسروں سے تعلقات کا قانون و صلح دآشتی پراستوار ہے اور جنگ ایک عارضی وغیر عادی حالت ہے جو اسلامی دعوت کی حمایت اور ظلم وتجاوز کی برطر فی کے لئے بھی بھی ضرورت بن جاتی ہے جس میں دوسروں پر تسلط یا غلبہ کوئی معنی نہیں رکھتا۔

ابن الصلاح (صلاح الدين) كتبة مين:

<sup>23</sup> اصل دقانون تویہ ہے کہ کافرین بھی با حیات رہیں خداوند متعال انسانوں کی نابودی کا خواہاں نہیں ہے اور انھیں قتل ہونے کے لئے نہیں پیدا کیا ہے اور اس کاقتل کرنا سوائے ایک عارضی ضرورت کے علاوہ کہ جب ان کا وجو دمفنر اور خطر ناک بن جائے ، جائز نہیں ہے، ابن تیبیہ سے نقل ہوا ہے کہ جنگ بس ان لوگوں سے جائز ہے جو دین پڑ عمل کرنے کے معاملہ میں ہم سے جنگ کرتے ہیں ۔ (القاسی ۱۹۸۲۔ ۲۷)'

اسلام ان لوگوں سے کہ جو سلح کے خواہاں ہیں صلح واشتی کرتا ہے، اسلام جنگ نہیں چا ہتا مگر

بس ان لوگوں کے ساتھ جومسلمانوں سے برسر پیکار ہوتے ہیں یا دعوت مسلمین کی مخالفت کرتے ہیں ، زبان وبیان کے ذریعہ جہاد کرنا قدرت وطاقت کے ذریعہ جہاد پر مقدم ہے (القاسمی ۱۸۳۔۱۸۴)۔ مصطفى السباعي كہتے ہيں: '' ہمارے پہاں دیگرقوموں اورملتوں سے تعلقات کی بنیاد کے وآشتی ،ترک جنگ وجدال اور دوسری قوموں کے اموال، عقائد، آزادی اور اخلاقی اقدار کے احتر ام پر قائم ہے' ۔ 🛞 محمد عبده کہتے ہیں: <sup>••</sup> اللہ نے ہمارے لئے جنگ کو دوسروں کی جان ، مال لینے اور اپنی آمدنی بڑھانے ، خونریز ی کرنے لئے واجب نہیں کیا ہے بلکہ جنگ کوحق اور اہل حق کا دفاع اور واجب دعوت کی حمایت ونصرت کے لئے واجب کیا ہے۔(القاسمی ۱۸۷، و۹۰۳)'' مصرى اہل قلم عباس عقادا بنى كتاب '' حقائق الاسلام واباطيل خصومہ'' كہ جسے آپ نے اسلام پر کئے جار ہےاعتر اضات اور تہتوں کا جواب دینے کے لئے ککھا ہے آپ اسلام کی جنگ اور شعور اتحام تلوار سے نسبت کے بارے میں لکھتے ہیں :اسلامی دعوت کی تاریخ گواہ ہے کہ سلمین مشرکین کی اذینوں اور قتل و غارت گری کوختم کرنے کی قدرت حاصل کرنے سے پہلے خود ہی ان کی بے شار تکلیفوں اور شکنجوں کا شکار تھا بنے شہر وطن سے بھگا دیئے گئے حبشہ کی طرف گئے اور وہاں پناہ لی، مسلمانوں نے کبھی بھی طاقت کا سہارانہیں لیا مگرصرف انھیں لوگوں کے مقابلہ میں جومنطق وعقل کا فیصلهٰ ہیں قبول کرتے تھے اگرمسلمانوں کونہ چھٹراجائے توبرائی کے بحائے ان سے اچھائی ہی دیکھنے کو ملے گی جیسا کہ حکومت حبشہ کے مقابلہ میں انھوں نے ایسا ہی کیا جزیرۃ العرب میں مسلمانوں کی عرب قبیلوں سے جنگ نہیں ہوئی مگریہ کہ اس کی نوعیت دفاعی تھی یا پھر پیشکیر می اور تحفظ مقصد تھا ، تلوار 🗴 اٹھانے کاحق ، زندگی کے حق کے مقابلہ میں ہے لیعنی اسلام نے جہاں بھی تلوارا ٹھانے کولا زمی قرار دیا بوه ازباب ضرورت اورحق حیات کے تحفظ کی خاطر قرار دیا ہے اور اسلام میں حق زندگی کا مطلب ہے دعوت اور عقیدہ میں آزادی کاحق...اگرہم کا ئنات کے موجودہ نقشہ پرنظر ڈالیں تو ہمیں پتہ چلے گا

کہ تلوار صرف چند مقامات کےعلادہ کہیں اسلام کے نفوذ کا باعث نہیں بنی ہے وہ سرز مین جہاں جنگ کم ہوئی ہے وہاں مسلمانوں کی تعداد زیادہ ہے جیسے ہندوستان اورا نڈ ونیشیااور چین اس بنیا دیر ہم کہہ سکتے ہیں کہاسلام بنیادی حقوق کے مطابق دوسری قوموں سے تعلقات صلح پیندی اور مسالمت پر استوار ہےاوراسلام میں جنگ کا سہارالینا درحقیقت دوسروں کے ذریعہ بھڑ کائی گئی جنگ سے د فاع كى خاطر باسلام دولفظ بدين اور ملح - (العقاد ١٩٢٦: ٠٠٠ - ٩ - ٩٧) الا المراجع الم السلسلة ميں لکھتے ہيں : غير مسلم قوموں ہے جو مسلمانوں سے برسر پر کارنہیں 🚳 اورمسلمانوں کواپنے دین کے مطابق عمل کرنے میں آ زادرکھتی ہیں جنگ کرنا جائز نہیں ہے اور نہ ہی ان سے مسالمت آمیز تعلقات ختم کرنا جائے کیوں کہ (اسلام میں )اصل صلح وآشتی ہے۔ (الزحیلی (1+1:1992 بنابرایں بیکہنا کہاسلامی شریعت غالب مواقع پر جنگ اورتلوار پرمنی ہےایک بے بنیاد نتیجہ گیری ہےاوراسلام کی حیات بخش تعلیمات اور دینی نصوص سے تضادر کھتی ہے۔ ۳)۔ جنگ کی دعوت دینے والی آیات پرایک نظر جبیہا کہ بیان ہواغیرمسلمانوں سے تعلقات کی اصل صلح وآشق پراستوار ہےاس کے باوجود یہ سوال باقی رہ جاتا ہے کہ اس اصل وقانون کے درمیان اوران آیات قر آئیہ کے درمیان جو جنگ و جدال کے مضمون کی حامل ہیں نیز عصر پینجیبر کی جنگوں کے درمیان س طرح ہم آ ہنگی کو قائم کیا جاسکتا ہے؟ اس سوال کے تمام فروعات پر تبصر ہستقل بحث کا طالب ہے کیکن جس حد تک ہمارے مقالہ کے عنوان سے تعلق رکھتا ہے ہم کچھ چیزیں گزارش کررہے ہیں۔ جنك يرد لالت كرف والى شهورترين آيت بيب: ﴿ و قاتلوا المشركين كافة كما يقاتلونكم كافة و اعملوا ان الله مع المتقين ﴾ (توبه ٣٦) ' اور شركين س سبل كر جنگ کروجس طرح دہ سب مل کر جنگ کرتے ہیں اور یا در کھو کہ اللہ متقیوں کے ہمراہ ہے' اس آیت کی وضاحت کے لئے چند نکتوں پر توجہ دینا ضروری ہے ایک سر کہ آیت میں انسانی حق حیات کا تحفظ مد نظر ہے اس بنیا دیر کہ اگر تمام دشمنان اسلام مسلمانوں کی حیات سلب کرنے کا قصد کر لیں تو واضح ہے کہ مسلمین بھی اپنے حق کا دفاع کرنے کے لئے ان کے مقابلہ میں کھڑے ہو جائیں گے ۔ اور ایسا دفاع تو انسانی فطرت سے بھی ہم آ ہنگ ہے دوسرے آیت صراحت کر رہی ہے کہ چوں کہ وہ سب کے سب جنگ کا قصد رکھتے ہیں تو تم سب بھی ان سے جنگ کرواس بنیا دیر دراصل سے غیر مسلمین ہیں چو مسلمانوں سے تعرض کر رہے ہیں اور مسلمین بھی جواب میں دشمن کے تجاوز کا ڈٹ کر مقابلہ کرتے ہیں ۔ آیت کے ذیل میں اللہ کے متقیوں کے ہمراہ ہونے کی یا د دہانی اصل میں جنگ وقتال میں بھی انسانی اصول کی پاسپانی کی قدر دِمنزلت کو واضح کرتی ہے ۔ (الطبا طبائی: ۲۰ (۲۵ دو کر کر کے ک

تغیر کی جنگیں دفاعی تغیر کی جنگوں کے بارے میں بہت سے دانشوروں کا عقیدہ ہے کہ ان کی جنگیں دفاعی نوعیت کی تعین اور صلح واشتی کی اصل سے ساز گارتھیں اس نظرید کے مطابق اسلام کی جنگیں لوگوں کو نئے دین قبول کرنے پر مجبور کرنے کے لئے نہیں ہوتی تعین کیوں کہ دین اسلام اپنی ذات و حقیقت میں مجبور کی وقبول نہیں کرتا۔ اس بنیا د پر پنج بر اسلام صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے دور کی جنگوں کو الی جنگیں سمجھنا چاہے جو اسلامی معاشرہ کا دفاع کرنے کے لئے خاص حالات میں اور خاص وجہوں سے ہوئی نہیں چنا نچا آگر مشرکین ملہ پنج بر اسلام صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے دور کی جنگوں کو الی جنگیں سمجھنا چاہتے جو اسلامی معاشرہ کا دفاع کرنے کے لئے خاص حالات میں اور خاص وجہوں سے ہوئی میں چنا نچا آگر مشرکین ملہ پنج بر اسلام صلی اللہ علیہ والہ وسلم اللہ علیہ والہ وانس کی مزد مینوں میں چنا نچا اگر مشرکین ملہ پنج بر اسلام صلی اللہ علیہ والہ وسلم اور ان کے اصحاب وانصار کو ان کی سرز مینوں مشرکین میں جنوں نے مسلمانوں کے خلاف ہتھیا را تھائے اور پورے شہر مدینے اور اسلامی حکومت کے نونہال کو جنگ بدر واحد کی شکل میں نابود کرنے کی تھان کی تھی ۔ اس کی علاوہ جو جنگیں پیش آئی میں اگر چہ انھیں جنگ کا نام دے دیا گیا ہے لیکن در حقیقت وہ اجتماعی دفاع ہے وا ہے رکھی میں نہ کہ جنگ واقعی سے اس کے اسلامی حکومت اور حیشہ کی دفاع سے زیادہ شرکی پی میں آئی میں نہ کہ جنگ واقعی سے اس لئے اسلامی حکومت اور حیشہ کی حکومت کے درمیان تعلقات وروا اطراد دوستا نہ تعلقات اور مسالمت آ میز روالط کے عنوان سے یاد کیا جاتا ہے مسلمانوں نے صرف اس صورت میں طاقت کا سہارالیا جب کہ دوسرے ان کی دینی آزادی اورعمل واستقلال کی راہ میں روڑ بےاٹکانے لگے تھے۔(العقاد ۱۹۹۲: ۱۹۹۰د ۲۰۰۵اور ۲۰۰۵)

ایک دوسرا سوال جس کے بیان کرنے کا موقع آگیا ہے وہ بیر کہ اگر تعلقات کی بنیاد صلح و آشتی پر قائم ہے تو دین اسلام میں جہادکو شرعی حیثیت کیوں ملی؟

بطور خلاصة اس كا جواب بي ہے كماسلام ميں جہاد كا مقصد، امت اسلامى كا تحفظ اس كى حاكميت واستقلال كى سلامتى كى حنانت ہے جہاد، آسانى اديان كى حمايت وضح واشتى كى پائيدارى كے ليے معين و مقرر ہوا ہے اور بيدوہ حقيقت ہے جس پر قرآن مجيد نے بھى مہرتائيد شبت كردى ہے ارشاد ہوتا ہے: ﴿ ولو لا دفع اللّٰه الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع و بيع و صلوات و مساجد يذكر فيها اسم اللّٰه كثيرا و لينصرن اللّٰه من ينصر ہ ان اللّٰه لقوى عزيز ﴾ (سورہ تج ١٣٣) '' اگر الله بعض لوگوں كو دوسر نے بعض كے ذريعہ نہ روكتا تو كنيسے (گرج) ہي (يہود يوں بي حيادت خان) صلوات (محوسيوں كى عبادت گا ہيں) اور محبد يں جن ميں كثرت سے اللہ كو يا دكيا جاتا ہے سب منہدم كردى جاتيں اور يقيناً اللہ ان لوگوں كى ضرور مدد كر حكا جو اس كى مدد مرتب ہيں بيتك اللہ قوى وعزيز ہے'۔

جہاد کا مقصد دین اسلام کی قلم و، امت اسلام اور اسلامی حکومت کی حمایت و تحفظ کے لئے آمادگی اور ضرورت بھر دفاع کی طاقت رکھنا ہے اس بنیا د پر بہت سے لوگوں کے غلط تصورات کے برخلاف جہاد دوسروں کو اسلام قبول کرانے کے لئے دینی جنگ کا نام نہیں ہے اس لئے کہ ایسا مفہوم اخذ کرنا دین اسلام کی ماہیت و حقیقت سے دور اور روح شریعت کے خلاف ہے جس میں سہولت و سازگاری ہے اور جس کے اندر عقیدہ کی آزادی (لا انحر اہ فسی الدین ) کے قالب میں بیان کی گئی ہے ۔ (القاشی، ۱۹۸۲: ۱۸۸) پی خیبر اسلام صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی پوری حیات طیبہ اس بات کی گواہ ہے کہ کسی ایک بھی مسیحی کو اسلام قبول کرنے کی خاط قر قرل نہیں کیا گیا بلکہ اس کے برعکس نجران کے گواہ عیسائیوں کو بحث و مناظرہ اور مباہلہ کی دعوت دی گئی اور اخص اس بات کی اجاد کی کہ مسلمانوں کی مسجد میں عبادت کریں،مورخین،اسلام کا سنہرا دوراسی دوسالہ کو واشتی کے زمانہ کو جانتے ہیں جو مسلمانوں اور کفار قرایش کے درمیان صلح حدید یہ دواقع ہونے کے بعد گز رااس دوسالہ دور میں مسلمان ہونے دالوں کی تعدادات صلح ویہان صلح کے انعقاد سے پہلے پورے ہیں سال میں مسلمان ہونے والوں کی تعداد سے زیادہ ہے ( فضل اللہ: ۱۹۸۱: ۲۱۱) اسلامی قوانین اس بات کی اجازت نہیں دیتے کہ دوسری قوموں کے اقتصادیات پر قابض ہونے اوراستثمار واستعار کے ارادہ سے یہاں تک کہ طاقت وتوانا ئی کے دسائل وامکانات رکھتے ہوئے طاقت کا سہارالیں اس لئے کہاسلامی حکومت میں ثروت ودولت کے منابع پر قبضہ کرنے ، بازار کی ضرورتوں کو پورا کرنے ، باد نیا کے دیگر علاقوں پراپنی سلطنت کا دائرہ وسیع کرنے کے لئے جوآج کل کی مغربی دنیا میں قائم حکومتوں کا مقصد ہے۔ جہاد کرنے کی کوئی شرعی حیثیت نہیں ہے۔ جہاد کواس صورت میں وسیلہ بنایا جا سکتا ہے جب کہ دشمن صلح کا ارادہ نہ رکھتا ہویاا بسے حالات پیدا کردےجس کے باعث اسلامی قلم واور امت اسلامی کوخطرہ لاحق ہوجائے اوران کا مقصد اسلام مسلمین کی تباہی ہوشہید باقر الصدر آیت کریمہ 🔬 یا ایھا البذین شعو آمنوا ادخلوا في السلم كافة ﴾ (سوره بقره آيت ٢٠٨) مين لفظ لم يرتجره كرتي موئ فرماتے ہیں: صلح وہ روداد ہے جس کاتکم شرع ہرقضیہ میں اس کے خاص حالات و کیفیات کی بنیاد پر طے ہوتا ہے کبھی ایسے حالات ہوتے ہیں جن میں صلح کرنا واجب ہوجا تا ہے جیسا کہ قرآن مجیداس آیت

موتا ہے بھی وہ روداد ہے جس کا ظلم شرعی ہر قضیہ میں اس کے خاص حالات و کیفیات کی بنیاد پر طے ہوتا ہے بھی ایسے حالات ہوتے ہیں جن میں صلح کر نا واجب ہوجا تا ہے جیسا کہ قرآن مجید اس آیت میں اشارہ کرتا ہے: ﴿فان اعتد زلو کہ م فلم یقاتلو کہ و القو الیکہ السلم فما جعل الله لکہ علیہ مسیلا ﴾ (سورہ نساء ۲۰۹ )'' اگروہ لوگتم سے ہاتھ روک لیں اور جنگ نہ کریں اور صلح کا پیغام دیں تو تم حارب لئے خدانے ان کے او پر کوئی راہ قر ار نہیں دی ہے' اور بھی حالات ہی صلح کو حرام بناد ہے ہیں جیسا کہ اس آیت کر یہ میں اشارہ کیا گیا ہے: ﴿ف لا تھ بنوا و تدعوا الی ہ السلم و انتہ الا علون ﴾ (سورہ محر ۲۵ )'' پھر تو تم ہمت نہ ہاروا ور صلح کی دعوت نہ دوجب کہ تم ہیں ہر بلند ہو'۔ اس بنیاد پراسلام کانظری میلی وآشتی کے بارے میں دوسر ے حالات کی طرح خاص حالات و کیفیات کا تابع ہے اور تمام جوانب پر توجہ دیئے بغیر قطعی طور پر صلح کا حکم صادر نہیں کیا جا سکتا ہے (الصدر ۲۰۰۴: ۹۰ ـ ۹۱) واضح سی بات ہے کہ دشمن کا موقف اور دشمنوں کی دجہ سے مسلمانوں کو در پیش حالات کی بنیاد پر صلح یا جنگ کا موقف مقرر ہوتا ہے اور سے بات مکتب اسلام کی تعلیمات میں اصل و قانون صلح سے بھی مناسبت رکھتی ہے۔

ایک بار پھرہم اس نکتہ پرتا کید کریں گے کہ اسلامی دنیا میں غیر سلموں سے تعلقات کی بنیاد قانون صلح پر استوار ہے اور طاقت کا استعال اور جنگ وخونریز ی ایک استثنائی حالت ہے جو اسلامی سرز مینوں پر فوجی تجاوز ات وجار حیت کا مقابلہ کرنے کے لئے حق دفاع کے عنوان سے شرعی وقانونی حیثیت پیدا کر لیتی ہے۔ ( دیکھئے: الزحیلی کے 1911)

قانون دفاع بھی وہ حق ہے جو موجودہ بین الاقوامی حقوق کے آئین میں قبول کیا گیا ہے اور اقوام متحدہ کے عالمی منشور کا ، ۵۱ ویں بند میں اس کو صراحت کے ساتھ بیان کر دیا گیا ہے اگر چہ بین الاقوامی حقوق میں حق دفاع کی تاریخ طولانی نہیں ہے ای اگر چہ آج کل بین الاقوامی حقوق کے آئین میں ملکوں کے درمیان تعلقات کی بنیاد صلح و آشتی پر قائم ہے اور جنگ ایک ثانوی ضرورت ہے لیکن اس قانون کی تاریخ بین الاقوامی ساج میں ایک صدی سے کم کی ہے کیوں کہ د<mark>م اور</mark> میں ' بریان ۔ کلوگ' معاہدہ میں جنگ ، حقوق سے تضادر کھنے والی شے کے عنوان سے متعارف ہوئی جب کہ اس سے قبل نہ صرف جنگ حقوق سے تصادر کھنے والی شے نہیں مانی جاتی تھی بلکہ ایک حق تھی جاتی تھی جاتی تھی ۔ ( شارل

البتہ''صلح جوئی'' مغربی ممالک کے حکمرانوں کا ایک خوشنما دعویٰ ہے جسے وہ بڑی آب و

ا\_منشور کا ۵ واں بند کہتا ہے'' اقوام متحدہ کے سی رکن پر مسلحا نہ حملہ کی صورت میں جب تک سلامتی کونس صلح اور عالمی امن وامان کی خاطر کوئی اقدام نہیں کرتی اس منشور کا کوئی قانون کسی کے ذاتی یا ساجی دفاع کرنے کے ذاتی حق پر کوئی صد مہ وارد نہیں کر سکتا''۔

تاب کے ساتھ زبان پر جاری کرتے ہیں کیکن یہ قانون کافی کوششوں اور پہلی ودوسری عالمی جنگ میں لا تعداد بے گناہوں کے خون بہہ جانے کے بعد بین الاقوامی حقوق کے آئین میں دارد ہوا''غنیمی'' کا كلام اس بارے میں سننے کے لائق ہے وہ کہتا ہے:'' نہ تو بیدکہا جا سکتا ہے کہ اسلام میں حقوق صلح نام کی کوئی چیز نہیں ہےاور نہ ہی اسے موجودہ بین الاقوامی حقوق کی دین کہا جا سکتا ہے بلکہان دونوں حقوق کے مابین بہت سی شاہتیں پائی جاتی ہیں اور دونوں کا مقصد بھی ایک ہے کہ دونوں ایک دوسرے کی سیمیل کرتے ہیں دونوں جگہ حقوق کامنیج جدا جدا مگر فلسفہ کے کا سرچشمہ دونوں میں ایک عقلی منطق ہے اور وہ عقلی منطق ، بین الاقوامی ساج کی رفاہ وآ سائش کی حصول یابی ہے جسے دوستانہ تعلقات اور مسالمت آمیز روابط کے ثبات سے ہی حاصل کیا جاسکتا ہے۔میرےاو پر بیاعتراض نہ کیا جائے کہ میں بین الاقوامی حقوق کواسلامی حقوق پرتر جیج دے رہا ہوں ناقص حقوق کی کامل حقوق پرتر جیج قطعا جائز نہیں ہے میرا خیال ہے کہ انسانی فکر ہمیشہ کے جورہی ہے لیکن ہر دور میں نئی روش کی متلاشی رہی شعور اتحا ہے (غنیمی بغیر تاریخ: ۱۹۳۳) اس کے باوجود اس نکتہ کا اضافہ ضروری ہے کہ جس چیز کو اسلام نے صدیوں پہلے کھوج نکالا ہےاوراس کا اعلان کر دیا تھا اسی چیز کو بین الاقوامی حقوق نے تیرہ صدیوں کے بعد حاصل کیا ہے۔ ب:اسلام سے جنگ وشدت پسندی منسوب کرنے کی وجہیں ہلی عالمی جنگ کے بعد مغرب میں اسلام کو جنگ وششیر کے دین سے تعارف کرایا جا تاریا اوراس وقت سرد جنگ کے خاتمہ کے بعد اسلام کو دہشت گردی اور شدت پینددین کہا جارہا ہے اور مسلمانوں کوشدت پیند بتلا یا جار ہا ہےجیسا کہ کہا گیا یہ کوئی نیاالزام نہیں ہے بلکہ فظیں بدل گئی ہیں اور یئے ساسی ادبیات کے ہمراہ ہم آ واز ہوگئی ہیں یعض اہل مغرب اور بعض منتشرقین کی طرف سے

اس شم کے الزمات کی درج ذیل وجہیں ہو سکتی ہیں:

## ا\_دینی نصوص اور اسلامی فقہ کے حقائق سے غلط مفہوم لینا

بعض لوگوں نے آیات قرآن مجید کے ظاہری معانی اور احادیث کے سطحی معنی سے استناد کرتے ہوئے جنگ کو سلمانوں کی زندگی میں ایک اصل وقانون فرض کرلیا ہے اور مسلمانوں اور غیر مسلموں کے درمیان تعلقات کے سلسلہ میں اسی اصل وقانون کو تقویت دی ہے۔ یہ نظرید اس بات کا باعث بنا کہ بعض مغربی اور مشرقی محققین ، اسلام کو جنگ وشمشیر کا دین و مذہب سمجھ بیٹھیں لیکن جدید تحقیقات نے اس قسم کے رجحانات رکھنے والے فقہاء جو جنگ کو اصل سمجھتے تھے کے نظریات سے پر دہ ہٹا دیا ہے ڈاکٹر وہ ہد زحیلی اپنی کتاب آثار الحرب جو مصر کی ایک یونیور سٹی میں ان کی ڈاکٹریٹ کی تحقیقات نے اس قسم طفل تحقیق کرتے ہوئے یہ نیچہ دکالتے ہیں:

دوسری صدی ہجری میں جوفقہی اجتها دکا دور تھا مسلمانوں اور غیر مسلموں کے در میان روابط پر چھائی ہوئی حالت سے متاثر ہو کر اکثر فقہاء کا یہ نظریہ رہا ہے کہ مسلمانوں اور غیر مسلموں کے در میان تعلقات کی بنیاد جنگ پر قائم ہے نہ کہ صلح پر عکر سیک صلح کے اسباب جیسے ایمان آوری یا امان نامہ وجود پاجا ئیں اس نظریہ کے اپنانے کی وجہ یتھی کہ اسلامی فتو حات کا سلسلہ کا میابی کے ساتھ جاری وساری رہے اور عزت مسلمین اور اسلامی دعوت کی ذمہ داری کا ئنات میں اس طرح رواں دواں رہے۔(الزحیلی کے 199: ۹۳) ایسے نظریات کی تفویت و پشت پناہی جو اموی وعباسی دور سیاست میں اس زمانے پر مسلط جنگی حالات کی بنا پر قائم ہوئے تھے۔ خلام ہے کہ ہرز مانے کے مسلط سیاسی وسلم کا تقاضے کچھ شبت آراء ونظریات کے حامل ہوجاتے ہیں جو صرف اسی خاص زمانے سے زیادہ میں اس اور مناسبت رکھتے ہیں۔

وقت گزرنے کے ساتھ بیقصور ہونے لگا کہ دوسری صدی ہجری کے فقہاء نے اس دور کے سیاسی وسماجی حالات سے متاثر ہو کر جوموقف اختیار کیا تھا وہی نظریۂ اسلام تمام زمانوں کا نظریہ ہے اوراصل جنگ اسلامی شریعت کے آئین کا ایک حصہ ہے اس تصور کے بعد اس نتیجہ پر پہنچے کہ گزشتہ فقتهاء کے ذریعہ دنیا کو دوحصہ میں تقشیم کیا گیا ہے لیعنی دارالحرب اور دارالاسلام ،اسلامی فقہ وحقوق کا ایک حصہ ہے کہ مسلمانوں اور غیروں کے درمیان تعلقات پر ہمیشہ سابد کمکن رہا ہے اور مسلمین اس اصل کی پیروی کرتے رہے ہیں جب کہ دنیا کی دوحصوں دارالحرب اور دارالاسلام میں تقسیم در حقیقت دوسری صدی ہجری میں مسلمانوں اور غیرمسلموں کے تعلقات پر سایڈ گن ساسی وفوجی تقشیم بندی کا مظهر ہے جسےایک شرعی وقانونی حکم نہیں سمجھا جاسکتا پنفسیم صرف اس زمانے کے حالات کو مدنظرر کھتے ہوئے فقہاءاور حقوق دانوں نے اشتباط کی ہے۔ (الزحیلی ۱۹۹۷: ۱۰۲) اس دور میں اسلامی حکومت سرحدی خطروں سے دو چارتھی جو کبھی نبوجی کارردائی پرختم ہوتی تھی اور پی ککراؤ ایک طرف سے اسلامی وساجی معاشرہ پر بڑا برا سیاسی اثر ڈالتا تھااور دوسری طرف وہ زمانہ اجتہاد کے پنینے اور وسیع یہانے پر فقہ کے ککھار کا دور تھااس لئے جنگی حالات اور اس زمانے کی خاص صورت حال نے فقہمی استنباط يراثر ڈلا۔ مستشرقين ميں مجيد خدوري إدنيا كودو حصول دارالحرب اور دارالاسلام ميں تقسيم كے نظريد راتعاد کی تائید کرتے ہوئے کہتا ہے : جہادوہ وسیلہ ہےجس کے ذریعہ دنیا دارالحرب سے دارالاسلام میں تبدیل ہوجاتی ہے اسی بنیاد پرمسلمانوں اور دوسری قوموں کے درمیان عادی روابط و تعلقات پرایک فتم کی دشمنی وخاصمت آمیز حالت طاری ہے اس کا خیال ہے کہ اسلام میں غیر سلمین سے دائمی صلح و آشتی یومنی معاہدہ کا انعقاد کوئی حیثیت نہیں رکھتا سوائے اہل کتاب سے معاہدوں کے۔(عبدالرزاق بحث نظريد الحرب هي الاصل ) اگرہم اسلام کوایک کامل شریعت و دین تسلیم کرتے ہیں تو بد منطق بات ہے کہ اس کے اخلاقی اصول وضوابط کے پہلو میں صلح و جنگ اور دوسروں سے تعلقات پر مبنی قوانین و دستورات پر بحث کریں ۔اس لئے کہانسانی زندگی میں صلح وجنگ نا گزیر ہے کیکن کسی حقوقی نظام میں موجوداسی ا\_عراقی الاصل عیسائی رائٹر کہ جس نے اپنے ڈاکٹریٹ کے رسالہ''اسلام میں جنگ صلح'' میں زیادہ تر آ راءونظریات ذکر کئے ہیں۔

طرح کے اصول وقوانین کواس نظام میں ایک حالت باقی رہنے کی دلیل نہیں سمجھا حاسکتا اور یہ بتیجہ نہیں نكالا جاسكتا كه چوں كهاسلام ميں جہاد، شرعى وقانونى حيثيت ركھتا ہے پس سلمين ہميشہ غير سلمين سے جنگ کی حالت میں رہتے ہیں موجودہ بین الاقوامی حقوق میں بھی کچھا یسے قوانین یائے جاتے ہیں جن میں جنگی امور، اسراء، زخمیوں اوراسلحوں کے استعمال کے طریقہ وغیرہ پر گفتگو ہوئی ہے جس کی بہت میں شاخیں جیسے'' حقوق جنگ '' (Khadduri,p.54)یا'' مسلحانہ نزاع کے حقوق' (Humanitarian Law) اور (دوستاندانياني حقوق) (Law of Armed Conflict) وجود میں آگئی ہیں اس بنماد پر کیا یہ کہا جا سکتا ہے کہ بین الاقوامی حقوق ، جنگ وشمشیر کے حقوق ہیں کیوں کہاس میں جنگ وجدال سے متعلق امور پر گفتگو ہوئی ہے؟ واضح ہے کہ قہول نہیں کیا جاسکتا اس طرح تاریخ اسلام میں ایک خاص موقع برسار نیگن جنگی حالت کومتند قرار دے کر ہمیشہ کے لئے اس حالت کواپکے کلی قاعدہ کاعنوان نہیں دیا جا سکتا اور اس کی بنیاد پراسلام کا جنگ طلب اور شدت پسند دىن كے عنوان سے تعارف نہيں كرايا جاسكتا۔ اور پھر کیاسارے ادیان و مذاہب ہمیشہ صلح وآشتی کی حالت میں رہے ہیں اور ہر گز جنگ و جدال سے رو برونہیں ہوئے ہیں؟ کیا تاریخ عیسائیت میں دوسروں کوعیسائی بنانے کے لئے متعدد جنگیں نہیں ہوئی ہیں؟ کیاعیسا ئیوں نے جن جنگوں کے شعلے بھڑ کائے ہیں اُنھیں حضرت عیسیٰ کے دین سے جوہالح وآشتی کا دین ہے نسبت دی جاسکتی ہے؟ مغربی لوگ اسلام کوتلواراور جنگ کا دین سمجھتے ہیں جب کہ مغرب میں کم ہی ایسے لوگ ہوں گے جو شالی پور یہ والوں کو جری طور پر عیسائی بنانے کے لئے اوراس علاقہ کے بورے ادبان و مذاہب کی بیخ کنی کے لئے گئے گئے سلوک کے پارے میں <sup>گ</sup>فتگوکرتے ہیں جب تک اہل مغرب ایمان دارعیسائی تھے عیسائیت وہ پرچم تھا جسے جنگوں میں

تفلو کرتے ہیں جب تک اہل مغرب ایمان دارعیسا کی سطح عیسائیت وہ پر پم تھا جسے جنگوں میں پر ہراتے تھے اور جب ان کے درمیان دین کم رنگ ہو گیا تو قوم پرستی، فاشیزم کمیونسم، کمپیٹلیز م اوردوسرے مکا تب فکرنے سراٹھایا۔ ہاں!اگر کوئی بیرکہتا ہے کہ اسلام، دین شمشیر ہے اگر اس کا مقصد دین شمشیر سے بیہ ہے کہ اس نے جہادکوایک نظام جہاد کے طور پر واجب کیا ہے تو اس کی بات درست ہے لیکن اگر اس کا مقصد ہیہ ہو کہ اسلام تلوار کی دھار سے پھیلا ہے تو وہ ایک آشکار خلطی میں مبتلا ہے کیوں کہ اسلام ،عقل و منطق اوراپنی ثقافتی روش کے ذریعہ کا سُنات پر چھا گیا ہے۔

دوسری جانب بعض مسلمان بھی اہل مغرب کے اسلام کوغلط سمجھنے میں حصہ دار ہیں جسے نظر انداز نہیں کیا جا سکتا بر اسمجھا نا بھی دوسروں کے برے سمجھنے میں کافی حد تک موثر ہے بعض متعصب مسلمانوں کی تحریر اور سلوک وعمل اسلام سے اس قشم کے نتائج اخذ کرنے کا راستہ ہموار کر دیتا ہے (مثال کے طور پر دیکھئے http://www.mojahedin.com) کسی بھی حقوقی نظام میں غیر فوجيوں،عورتوں اور بچوں کونشانہ بنانا جائز نہيں چہ جائيکہ اس دين ميں جس کا پيغام ہی رحمت وسلامتی اور مہر بانی ہےاوراس کے نبی عالمین کے لئے رحمت بنا کر بھیجے گئے ہیں، یہ کہنا کہ ''اسلام میں دوشتم کی دعوت دی جاتی ہے زبان سے دعوت ، سنان وتلوار سے دعوت لوگوں کے عقائد کی اصلاح کرنے کے لئے پایہ کہنا کہ' خدانے مسلمانوں پرواجب کردیا ہے کہ کفار ومشرکین کے اس گروہ سے جنگ کا آغاز شعور راتط کردیں جواسلام قبول کرنے کی دعوت کے بعداسلام قبول نہیں کرتے اور اسلامی امت پر واجب ہے کہ سوائے محتر مہینوں کے جن میں جنگ کا آغاز منع ہے بقیہ مہینوں میں ان پرحملہ کریں اور جنگ کا آغاز کریں اس لئے کہ پنج برخداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اوران کے اصحاب نے آخضرت کی طرف سے بھیجے گئے فارس اورروم کے حکمرانوں کے نام خطوط پر توجہ نہ دیئے جانے کی وجہ سے جنگ کا آغاز کیا جب کہان ملکوں نے کسی بھی مسلمان سے کوئی تعرض نہیں کیا تھا، کتاب دسنت میں روح شریعت اوراسلامی رحمت کے سلسلہ میں دقیق غور وفکر کی ضرورت ہے ایپانصور بہت سی دلیلوں کی بنیاد پر نہ صرف بیرکہ اسلام کے انسان ساز اور حیات بخش مکتب کے حقائق اور تعلیمات سے کوسوں دور ہے بلکہ 🐰 موجود مسلم معاشروں سے بھی کوئی ساز گاری ومناسبت نہیں رکھتا۔ 🛽 ا۔ یہ جو دین اسلام کی دعوت کو دو دعوتوں ( زبانی دعوت اور تلوار کے زوریر دعوت ) میں تقسیم کہا گہا ہے قرآن کی بیان کردہنطقی روش کے ذریعہ مدمقابل کو قانع کرنے اور قطعی بریان ودلیل

يرقائم دعوت كى روش ي موافقت نہيں ركھتا ۔ آيت كريمہ ادع الى سبيل ربك بالحكمة و الموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي احسن ﴾ (سورة ل/١٢٥) " اين رب كي طرف حکمت اور حسین یند دفیجت کے ذرایعہ دعوت دواوران سے بہترین طریقہ سے بحث کرو'' یے بیسی آیت کے ہوتے ہوئے دوسروں کوقہر وجبر کے ذریعہ مسلمان کرنا شرعی و قانونی دعوت کی روژں شارنہیں کی جاسکتی ۔اسلامی دعوت کبھی بھی صلح جوئی اور مسالمت آمیز روش اور قرآن کی تعبیر میں احسن روش سے دوروبے گا نہمیں ہوسکتی ۔اس کےعلاوہ دین کی بنیا دایمان اوقلبی طور پر تسلیم کرنا ہے جوارا دہ واختیار ے-ساتھ ہی ممکن سے نہ قہر وغلبہ اور جروتشدد کے ذریعہ۔ «اکر اہ فی الدین » (سورہ بقرہ ۲۵۲) الزحیلی ۷۷) دعوت دین صرف زبان و سنان میں محدود نہیں ہے بلکہ دعوت دین میں عمل وکر دار کے پہلوکا انکار ہیں کیاجا سکتا (کونوا دعاة للناس بغیر السنتکم)''لوگوں کو بغیرزبان کے (عمل کے ذریعہ )دعوت دینے والے بنؤ' ۔ دنیا کے دور دراز علاقوں میں بسنے والے انسانوں کے دلوں میں جواسلامی ایمان گھر کر گیا ہے یہ مسالمت آمیز دعوت ہی کی دین ہے نہ شمشیر وسنان کی دعوت ۔ ہم شرايعت كدور همت (مسلمین) جہاں بھی تلوار کے ذریعہ واردمیدان ہوئے تلوار کے ذریعہ بھگا بھی دیئے گئے ۔ دین کی دعوت دلیل و بر ہان کے ذریعہ نتیجہ بخش ہے نہ کہ شمشیر و سنان کے ذریعہ، ہاں! اسلام تلوار والاضر ور ہے کین تلوار دفاع کے لئے ہے، موالغ کو برطرف کرنے کے لئے ہے نہ کہ جملہ آور ہونے کے لئے۔ ا۔ مذکورہ نتیجہان فقہی وحدیثی نصوص سے بھی مناسبت نہیں رکھتا ہے کہ جن میں جنگ کی ابتداء سے منع کیا گیا ہے۔ ( القاسمی ۱۹۸۲: ۲۵ ابتقل از سفیان بن سعید بن مسروق توری دوسری صدی ہجری کی معروف شخصیت بھی آغاز جنگ کوقبول نہیں کرتی ) اسی طرح مذکورہ خیال ان آیات و روایات سے بھی کوئی تناسب نہیں رکھتا جوعفو و بخشش اوراحسان وگزشت پر دلالت کرتی ہیں مثال کے طور پر ﴿ وقبولوا للناس حسنا ﴾ (سورہ بقر ٨٣٨) ''اورلوگوں سے اچھے انداز میں باتنیں کرؤ'۔ فاعفوا و اصفحوا ﴾ (سوره بقره / ١٠٩) ( پيرعفوو درگزشت کروُ ) ( اد ع الى سبيل ربک بالحكمة و الموعظة الحسنة و جادلهم بالتي هي احسن ﴾ (سورة ل/١٢٥) " اين

پروردگار کی طرف حکمت اور پیندیده موعظه کے ذریعہ دعوت دواور بحث ومباحثہ بہترین طریقہ سے کیا کرو' ﴿ و لا یہ جسر من کم شنان قوم علی الا تعدلوا اعدلوا هو اقرب للتقوی ﴾ (سوره مائده ۸۸) '' اور کسی قوم کی دشنی تعصیں اس بات پر جری نہ بنا دے کہتم عدل وانصاف سے کام نہ لو عدل وانصاف کا دامن نہ چھوڑ و کہ عدل وانصاف ہی تقویٰ سے قریب تر ہے' ۔ اسی طرح بڑے ہیانے پروہ آیات وروایات جو کہ دو تق ومہر بانی ، حکم و برد باری، دوسروں کی برائیوں اور ان کے عیوب سے چشم پیش ، عصر کو پی جانا، نرم مزاجی وغیرہ وغیرہ کے بارے میں موجود ہیں مذکورہ خیال ونظر یہ کے ساتھ قابل جمع نہیں ہیں۔ ساتھ قابل جمع نہیں ہیں۔ و دوسروں کے ساتھ مسلمانوں کے مسالمت آ میز معاملہ کے اظہار کے لئے انجام پاتے میں۔

م العند الم القوامى المائ كى واقعيات نيز اسلامى حكومتوں ت تشكيل پائ سان كى اواقعيات نيز اسلامى حكومتوں ت تشكيل پائ سان كى واقعيات نيز اسلامى كانفرنس كے قالب ميں ظہور پزير ہوا ہوہ وہ مسلمانوں كى دوسرى فتم كى حالت كو آ شكار كرتا ہے ۔ تمام اسلامى مما لك جو كه اقوام متحدہ كى سلامتى كونسل كركن ہيں اور بين الاقوامى معاہدوں اور معاملات ميں دخيل ہيں انھوں نے دوسر \_ ملكوں كونس كے كار كرن ہيں اور بين الاقوامى معاہدوں اور معاملات ميں دخيل ہيں انھوں نے دوسر \_ ملكوں اور معاملات ميں دخيل ہيں انھوں نے دوسر \_ ملكوں كونسل كركن ہيں اور بين الاقوامى معاہدوں اور معاملات ميں دخيل ہيں انھوں نے دوسر \_ ملكوں اور موں ت مسالمت آ ميز اصولوں پر تعلقات قائم كے بيں اور بين الاقوامى سان جو كما تابلہ ميں اور قدموں ت مسالمت آ ميز اصولوں پر تعلقات قائم كے بيں اور بين الاقوامى معاہدوں ديں معاہدوں اور معاملات ميں دخيل ہيں انھوں نے دوسر \_ ملكوں اور قدموں ت مسالمت آ ميز اصولوں پر تعلقات قائم كے بيں اور بين الاقوامى سان تى معاہد ميں القوامى سان تى كە مقابلہ ميں الاقوامى سان تى كە مقابلہ ميں الاقوامى سان تى كە مقابلہ ميں الاقوامى سان تى كە مقابلہ يونس الاقوامى سان تى كە مقابلہ ميں اور يون الاقوامى سان تى كە مقابلہ ميں الاقوامى سان تى كە مقابلہ قد مى كر ديئے گئے ہيں موجود ہين الاقوامى سان تى كە مقابلہ ميں الاقوامى سان تى كە تول الاقوامى سان تى كە مقابلہ ميں خال مى كە كە يول الاقوامى سان تى دىدگى كە ياك الاقوامى حدارى كە يول كار كرمان كە كەن مىلى كە كى يالاقوامى دوسر تى مىلى كە خاص دور سے مقابل مى دور سے مقوام متحدہ ميں ركنيت كامفہوم ہي ہے كدان مما لك كى بين الاقوامى تعلقات ميں اصل خاص كو تول كى يول كار ہے اور مي مجد كە مى مالى كى يين الاقوامى تعلقات ميں اصل مى كە كو بول كيا ہے اور مي مجد كە مى مالى كى خاص دوسلمى كە مىز الى كە مى يول كە مى مى كى يول مى كى يول مى مى كە كى مى اصل كى يول كى يە مى الى كى يول كە مى كى كى يە مى الى كە مى يە كې مى لە مى كى يول مى كە كە مى كە مى كە كې مى لە كە مى مى كە كە مى لە مى كە مى مى كە ك

اتی قسم کا عہد قبول کیا ہے اس ادارہ نے بین الاقوامی صلح وامنیت کی حمایت کے لئے ضروری تد ابیر کے انتخاذ کو اپنا ایک اہم مقصد اعلان کیا ہے اس ادارہ کے آئین کے مادہ دوم کے بند چہارم (الف) بین الاقوامی صلح وامنیت سے متعلق ہے جس میں آیا ہے : '' اس ادارہ سے وابسة مما لک ، بین الاقوامی صلح و اللہ وامنیت سے متعلق ہے جس میں آیا ہے : '' اس ادارہ سے وابسة مما لک ، بین الاقوامی صلح و امنیت کی حمایت سے متعلق ہے جس میں آیا ہے : '' اس ادارہ سے وابسة مما لک ، بین الاقوامی صلح و امنیت کی حمایت سے متعلق ہے جس میں آیا ہے : '' اس ادارہ سے وابسة مما لک ، بین الاقوامی صلح و امنیت سے متعلق ہے جس میں آیا ہے : '' اس ادارہ سے وابسة مما لک ، بین الاقوامی صلح و امنیت کی حمایت میں ضرور کی تد ابیر کے انتخاذ کے لئے اپنی آماد گی کا اظہار کرتا ہے ۔ ادارہ اسلامی کا نفرنس کے آئین نامہ کا یہ بند دین اسلام وعقید کا اسلامی کے بنیا دیر استوار ہے اور اقوام متحدہ کے مادہ کی کے بند یک سے متاثر ہے کہ جس میں بین الاقوامی صلح و امنیت کو اقوام متحدہ کا مادہ یک کے بند یک سے متاثر ہے کہ جس میں بین الاقوامی صلح وامنیت کو اقوام متحدہ کا الم میں اسلامی کے بند دین اسلام وعقید کا سلامی کے بندید یہ استوار ہے اور اقوام متحدہ کا مادہ یک کے بند یک سے متاثر ہے کہ جس میں بین الاقوامی صلح وامنیت کو اقوام متحدہ کا ایک ہدف و مادہ کی کے بند یک سے متاثر ہے کہ جس میں نامہ کر مفاد میں اس طرح کی ہم آ ہنگی ان دونوں بین الاقوامی القوامی اور کی ایک ہوں اسل میں معقصد جانا گیا ہے اور دونوں کے آئین نامہ کر مفاد میں اس طرح کی ہم آ ہنگی ان دونوں بین سے کہ تو ماہ کی منا کہ کھی اس القوامی اور کی اور کی میں اسل میں اصل ہے ہے کہ دوسر کی اقوام متحدہ کے ساتھ دونوں کرتے ہیں ۔

۵ ۵ مردرت اس بات کی ہے کہ ہم دنیا کے مسلمانوں کی موجودہ صورت حال پر نظر ڈالیس اسلام اور مسلمین کے او پر دحشت گردی اور تشدد پیند کی کا لیبل دشمنوں نے گیارہ تنبر (من یہ کے بعد لگانا شروع کیا ہے اور دنیا کے مختلف ذرائع ابلاغ سے مسلمانوں کی بے حد غلط تصویر منعکس کی گئی مسلمانوں کو ایسے خطرناک افراد کے عنوان سے پچوایا گیا کہ جن سے دوسروں لوگوں کو بچنا چاہئے اور مسلمانوں کو ایسے خطرناک افراد کے عنوان سے پچوایا گیا کہ جن سے دوسروں لوگوں کو بچنا چاہئے اور مسلمانوں کے او پر ہر طرح کی سختیاں کی جائی گئیں رہ می ہیں بہت سے مادی و معنوی نقصانات مسلمانوں کو اٹھانے پڑے مسلمانوں سے متعلق مدارس خیراتی و ثقافتی مراکز اور کمپنیاں تعاون یا اختال تعاون کی تہمت کی وجہ سے بند کرد نے گئے ان کے اموال کو ضبط کرلیا گیا میونوں کی تعداد میں احتال تعاون کی تہمت کی وجہ سے بند کرد نے گئے ان کے اموال کو ضبط کرلیا گیا میونوں کی تعداد میں احتال تعاون کی تہمت کی وجہ اس کی مند کرد نے گئے ان کے اموال کو خطر کرلیا گیا میونوں کی تعداد میں احتال تعاون کی تہمت کی وجہ سے بند کرد نے گئے ان کے اموال کو خطر کرلیا گیا میونوں کی تعداد میں احتال تعاون کی توں اخترار کی معاد کر ہوں اور ایسے تھر میں مور میں میں تابی میدوں کے تعداد میں احتال تعاون کی توں کہ اور کی تعداد میں اور ای تعلیم اور ای تر می میں میں میونوں کی تعداد میں احتال تعاون کی توں ای میوں کا سفر کر تے ہیں تو ان کے ساتھ نوض و کینہ کا اظہار کیا جاتا ہے اور ان کے ساتھ خطر ناک مسافر دی جیسا سلوک کیا جاتا ہے ہم رحمال میں ایک مسلمان کی میہ با ترمیں بھول سکتا جو کہہر ہاتھاا گرمیں اسلام کے لیے پینددین اور مسلمانوں کے طلح جوترین افراد ہونے کا یقین نہر کھتا ہوتا تو ہمیں یقین ہوجا تا کہ ہم مسلمین دحشت گرداور تشدد پسند ہیں۔

۲) \_مغرب میں اسلام کی ترویج

شعور اتد

مقالدنگار کے خیال میں یورپین شناختی بحران کا سرچشمہ بھاری تعداد میں مہاجر مسلمانوں کی وجہ سے ہے جس کے نتیجہ میں یورپ کا اشتر اک ثقافت پر مبنی مثالی معاشرہ شکست کھا چکا ہے اس گزارش میں بلجیم ، جرمن ، ہالینڈ میں مہاجرت ، مہاجرین کے خلاف روز بروز تشکیل پانے والی احزاب کی بڑھتی تعداد سے اس بات کو واضح کرتی ہیں کہ انھیں کس قدر مسلمان مہاجرین کے نسلس زندگی کو خیر باد کہنے کے لئے تیار نہیں ہیں اور یور پیوں کے رنگ میں نہیں ڈھلتے اس گزارش کے آغاذ بلجیم کی داہنے بازوکی شدت پند حمایت ' ولامس بلانگ ' سے لیڈ رکا تعارف بی گیا ہے کہ جس نے اس ملک کے شہرانتور پنورٹ میں پہلی رسی مسجد کی تاسیس وتعمیر کورو کئے کے لئے تحریک شروع کی تھی ، اخبار ٹائم کے بقول جب بی شخص ( دو دینتر ) سر ٹک سے گز رتا تھا تو سر ٹک کے ایک جانب سے مہاجرین اسے '' قوم پرست'' کہتے تھے اور دوسر کی جانب اس کے طرفد ار اس کی تعریف کرتے تھے در حقیقت ولامس بلانگ جماعت کا لیڈرت نوبس ایک نمونہ ہے ایسے نہ جانے کتنے تھے۔ اخبار ٹائم کے بقول مسلمان مہاجرین کو قانونی طور پر یور پین سکولر کے اقد ارقبول کرنے کا پابند بنا نا چاہئے اچھا ہے انھیں اسلامی آ داب وسنن چھوڑ کر یور پیوں کے ساتھ ہم رنگ مونا پر نے در میان سیاستمد اروں نے خیال ظاہر کیا ہے کہ اسلامی دہشت گردوں اور بھیا تک مہاجرت کے در میان تعلقات کا مقابلہ کرنے کا واحد ذریعہ یہی مٰرکورہ روش ہے۔

اس مقالہ کے دوسرے حصہ میں '' کارل دووں' بلیجیم کے شہر گنت یو نیور سٹی میں سیاسیات کے استاد کا کہنا ہے ، سنتی طور پر یور پین یعنی وہ شخص جو یورپ کے کسی ایک ملک کا باشندہ ہے لیکن یور پی اقد ارکے بارے میں مزید فلسفی بحث جاری ہے یہ واقعیت ہے کہ مسلمانوں کی دوسری نسل اب بھی مہاج رشار ہوتی ہے اس کا مطلب ہیہ ہے کہ ہم ایک بہت ہڑی مشکل سے دو چار ہیں' ۔ ہم جاجر تی ہم رنگ نہیں ہور ہے ہیں وہ خاص خاص محلوں میں اپنی خاص طور طریقہ پر شتمل زندگی بسر مہاج رین ہم رنگ نہیں ہور ہے ہیں وہ خاص خاص محلوں میں اپنی خاص طور طریقہ پر شتمل زندگی بسر مہاج رین ہم رنگ نہیں ہور ہے ہیں وہ خاص خاص محلوں میں اپنی خاص طور طریقہ پر شتمل زندگی بسر میں خون کی ند یاں بہی ہیں تا کہ ہے جدائی حاصل ہو سکے' اس کا خیال ہے کہ سلمین موجودہ زمانے میں یورپ کی سب سے ہڑی مشکل ہیں اور اگر بہت جلد اس سلسلہ میں کوئی کا م نہ ہوا تو بہت دیر ہوجائے گی۔(Time: February 28-2005 vol. 165 no 9)

۳\_اسرائیلیوں کی حمایت

مسلمانوں کے اوپر دہشت گردی کالیبل لگانے کا ایک اوریشت بردہ مگرعیاں ہوجانے والا انگیز ہ، اسرائیلیوں کی حمایت ہے ۔ تاریخ کے مختلف ادوار میں یہودیوں کی کارستانیاں اوران کی گھناؤنی تاریخی ایسی رہی ہے کہ بیقوم دنیا کے بہت سے بحرانوں کا سرچشمہ رہی ہےاوراب بھی یہی روش افراطی یہودیوں اوراسرائیلیوں کے ذریعیہ جاری ہے بلا شہداسرائیلیوں کوبھی مسلمانوں کےاو پر لگائے گئے دہشت گردی کے لیبل کا سرچشہ ہمجھنا جا ہے دنیا میں جہاں کہیں بھی بڑے پہانے برقتل و عارت گری اور دحشانہ جاد نہ پیش آتا ہے اس کی جڑ اور سرچشمہ یہودیوں کے درمیان تلاش کرنا جايئ مغربي ذرائع ابلاغ اوررسائل ومجلّات ميں دورخي بين الاقوامي صهيونيز مكى حمايت وطرفداري کی بہترین دلیل ہے نیز اس گروہ کے فنی ہاتھ مسلمانوں کے خلاف دہشت گردی کوشہرت دینے میں کارفر ما بیں ایک طرف تو مغربی ذرائع ابلاغ مسلمانوں کو دہشت گرد ثابت کرنے اوران کو بھیا نگ in a ثابت کرنے میں آ زاد رہے ہیں اور ان کی حمایت ہوتی رہی ہے تو دوسری جانب ٹھیک اس کے بر <u>ן</u> خلاف جو کلام یاتح پریہودیوں کی تاریخ یاان کے جرائم ہے متعلق ہوتے اُٹھیں سنسر کردیا جا تار ہاہے۔ بعض مواقع پر اس قتم کے رائٹر دن کو نکال دیا گیایا پھر ان کی سرگرمیوں پر یا بندی لگا دی گئی ہے کیوں کہ انھوں نے یہودیوں اور اسرائیلیوں کے بارے میں حقائق بیان کر دیئے تھے اس سلسلہ کا آخری نمونہ جس میں بعض اسلامی چینل پر یابندی ہے جواسرائیلیوں اور پور پیوں کے مزاج پر بارتھااورانھیں احصانهیں لگتا تھا ۔مغرب میں علمی مراکز اور یو نیورسٹیوں میں آ زادی بیان اور اخبارات وغیرہ پر یا بندی اور محدویت کی بہترین دلیل ، یہودیوں اور اسرائیلیوں کے خلاف نشر ہونے والے مطالب 🐴 ہیں ۔مغربی حکومتوں کی جانب سے اسرائیلیوں کی فوجی اقتصادی سایسی اور میلیغاتی حمایت گفتگو کی لختاج نہیں ہے کیوں کہ مغربی مما لک خاص طور پر امریکہ اور بہت سی یور بی حکومتوں نے رسمی طور پر اسرئیلیوں کی حمایت کا اعلان کر دیاہے۔

اسلامى سرزمينون جيسے حراق وافغانستان يرطالمانه قبضه اس علاقه كے ممالك كواسلامى آئىن سے دست بردار ہوجانے کی ترغیب کی دھمکی ،مسلمانوں کوایٹمی انرجی یہاں تک کہ کے واملیت طلب اغراض و مقاصد کی راہ میں رکاوٹ ڈ النا ، بعض اسلامی ملکوں کا نام شرارت کی مرکز حکومتوں کی لسٹ میں درج کرنااور آخر میں دہشت گردی (اسلام ) کے مقصد کےخلاف صلیبی جنگ کا اعلان وغیرہ یہ سب کے سب اسرائیلیوں کی منفعت میں اٹھائے گئے قدم ہیں۔ دوسر بےاغراض ومقاصد جیسے مسلمانوں کوملمی ترقی سے محروم کرنا تبلیغاتی جنگ کے خاتمہ یراہل مغرب کے سامنے ایک فرضی دشمن کے وجود کی ضرورت ، تہذیبوں اور کچر کی جنگ اور ٹکراؤ کا نظر یہ پیش کرنا اورا سے جامہ عمل بیہنا نا، ڈیموکریسی کے فروغ کے بہانے اسلامی حکومتوں کے داخلی امور میں مداخلت کرنا درحقیقت ملکوں کی ملی ثروتوں کو ہڑ پناوغیرہ یہ وہ دیگر اغراض و مقاصد ہیں جو مسلمانوں کے اوپر جنگ طلبی اور دہشت گردی کی تہمت کو پھیلا نے میں پوشیدہ انگیز ہے ہیں جن کی تفصيل کابہ موقع نہيں ہے۔ منابع ومأخذ ا .ابن كثير ،تفسير قرآن العظيم ،بيروت ،دارالمعرفة ، ٢ ا ٢ ا . ٢. إبوالوفا ، احمد محمد ، القانون الدبلوماسي الاسلامي ، دار النهضة العربيه، ٢٩٩٢م. ٣. ابوزيد الثعالبي المالكي ،تفسير الثعالبي ،دار احيا ء التراث العربي ، ۱۸ ۴۱ق. ٢. الاصفهاني ، المفردات في غريب القرآن ، دفتر نشر الكتاب ، الطبعة

الاولى.

۵. الترمذي ، الشمائل المحمديه ، بيروت ، مؤسسة الكتاب الثقافيه ، الطبعة الاولى ، ۲ ۱ ۴ ۱ ق.

۲ . الحاكم النيسابورى ، المستدرك ، بيروت ، دار المعرفة ، ۲ + ۱۴ . 2. الحلى ، تـذكرة الفقهاء، قم ، مؤسسة آل البيت عليهم السلام لا حيا التراث.

٨. الزحيلى ،وهبه ،العلاقات الدوليه فى الاسلام مقارنة بالقانون الدولى الحديث، بيروت ،مؤسسة الرسالة ، ١٩٩٠.
٩. الشامى ،الصالحى ، سبل الهدى والرشاد فى سيرة خير العباد :
٩. الشامى ،الصالحى ، سبل الهدى والرشاد فى سيرة خير العباد :
٩. الشامى ،الصالحى ، سبل الهدى والرشاد فى سيرة خير العباد :
٩. الشامى ،الصالحى ، سبل الهدى والرشاد فى سيرة خير العباد :
٩. الشامى ،الصالحى ، سبل الهدى والرشاد فى سيرة خير العباد :
٩. الشامى ،الصالحى ، سبل الهدى والرشاد فى سيرة خير العباد :
٩. الشامى ،الصالحى ، سبل الهدى والرشاد فى سيرة خير العباد :
٩. الشامى ،الصالحى ، سبل الهدى والرشاد فى سيرة خير العباد :
٩. الشوكانى ،فتح القدير ، عالم الكتب.
٩. الطباطبايى، محمد حسين ،الميزان فى تفسير القرآن ، بيروت ، مؤسسة الاعلمى للمطبوعات.
٩. العسقلانى ،ابن حجر ،فتح البارى فى شرح صحيح البخارى ،
٩. العبوت، دار المعرفة للطباعة و النشر ، الطبعة الثانية .
٩. العبوت، دار المعرفة للطباعة و النشر ، الطبعة الثانية .
٩. العبوت، دار المعرفة للطباعة و النشر ، الطبعة الثانية .
٩. العبوت، دار المعرفة للطباعة و النشر ، الطبعة الثانية .
٩. العبوت، ٢٩٩١ م.
٩. العربى، ٢٩٩ ٢ م.
٩. القرآن ، دار احياء التراث العربى ،

۲۱.۱۲ متقى الهندى ،كنز العمال ،بيروت ،مؤسسة الرسالة . ۱۷ بابايى،حبيب الله ،((حمايت از مسلمانان در غرب ))،روزنامة جام جم ،۱۲/۱/۲۸،شمار ۱۰، ۱۴

۸۱.۱۱هاسمی، ظافر، الجهاد والحقوق الدولية فی الاسلام، بيروت، دارالعلم للملاين، الطبعة الاولی، ۱۹۸۲م.

۱۹. شارل ، روسو، حقوق مخاصمات مسلحانه ، ترجمه سید علی هنجنی ، ج ۱ ، دفتر خدمات حقوقی بین المللی ، چاپ اول ، ۱۳۹۹.
 ۲۰. عبد الرزاق، صلاح ، العالم الاسلامی و الغرب ، رساله فوق لیسانس دانشگاه لیدن هلند ، بحث: نظریة الحرب هی الاصل به نقل از :
 Khadduri: "The Islamic law of nations", Available at: http://www.darislam.com
 پایگاه اینترنیتی قضایاسیاسیة.
 ۱۲. عبدالطیف ، أمیمة، الاسلام السیاسی فی الصحف البرطانیة ، در http://www.lslamOnline.net
 ۱۲. غنیمی . محمد طلعت ، قانون السلام فی الاسلام ، مصر، منشاة المعارف الاسکندریة ، بی تا .

۲۴ . محمصاني ،صبحي ،القانون والعلاقات الدولية في الاسلام ، بيروت، دارالعلم للملاين ،۱۹۸۲م.

25- Mulrine, Anna, Europes Identity Crisis, US News 10 Jan 2005.

26- Time: february 28, 2005, vol. 165 no.9



<sup>ي</sup> پيلي قسط

اسلامي اتحادايك ثقافتي اورساسي تغمير

محد مبدی آمنی
 ترجمہ: سیدغلام حسین عابدی
 ترجمہ: سیدغلام حسین عابدی
 ترجمہ: سیدغلام حسین عابدی
 معیشت کے ہر شعبہ کو لئے ہوئے ہے اور یہی وہ تعمیر ہے جس میں آج عالم اسلام کی طرف بڑے
 معیشت کے ہر شعبہ کو لئے ہوئے ہے اور یہی وہ تعمیر ہے جس میں آج عالم اسلام کی طرف بڑے
 یہانہ پر بڑھتے ہوئے نقافتی، سیاسی، معیشتی چیلیجوں کے مقابلہ کی قوت پائی جاتی ہے۔
 ترجہ: کی دوہ ہری حیث ای معیشتی چیلیجوں کے مقابلہ کی قوت پائی جاتی ہے۔
 ترجہ: کی دوہ ہری حیثیت کی حامل ہے۔ البنہ یا در ہے کہ اسلامی چیلیج بھی ہے۔
 ترجہ: کی دوہ ہری حیثیت کی حامل ہے۔ البنہ یا در ہے کہ اسلامی چیلیج بھی ہے۔
 ترجہ: کی دوہ ہری حیثیت کی حامل ہے۔ البنہ یا در ہے کہ اسلامی چیلیج بھی ہے۔
 ترجہ: کی مقصد لئے ہوئے ہے، جب کہ اس کے برخلاف عالم اسلام کو چیلیج کرتے ہوئے مغربی اخراض، تہذ ہی ہو دیشانہ ہی حیثی ہے۔
 ترجہ: ہی پہلو لئے ہوئے ہے، جب کہ اس کے برخلاف عالم اسلام کو چیلیج کرتے ہوئے مغربی اخراض، تہذ یہ و شاخلاف کی ہی ہے۔
 ترخ بھی پہلو لئے ہوئے ہے۔
 مومنوں کی جماعت، رحمت خدا کے زول کا سبب اسلامی دینے کے کہ اسلامی ہوتے ہی۔
 مومنوں کی جماعت، رحمت خدا کے زول کا سبب اسلامی ہوتے ہیں۔

## اورا گرلوگ ان اسباب کو جان لیس تو اپنی معاشرتی زندگی میں اس کو حاصل کرنے کے لئے کوشاں ہوں گے۔

ان اسباب میں سے تو حید ، ایمان ، اخلاص ، تقوی اور آپس میں تعاون ومحبت ہے اور نزول رحمت کے اسباب میں سے مسلمانوں کا اتحاد اور اجتماع ہے۔ رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے حدیث ہے : خدا کا ہاتھ جماعت کے ساتھ ہے اور جو جماعت کے خلاف دوڑتا ہے شیطان اس کے ساتھ ہے۔ یقیناً معا شرے کی زندگی میں خدا کے ہاتھ سے مراد قوت ، نور اور بصیرت ہے لہٰذا جس جماعت کے او پر خدا کا ہاتھ ہوگا یقیناً اس کے افر ادقو کی ہوں گے ، نور خدا سے با بصیرت ہوں گے ، نہ وہ ضعف ہوں گے نہ گھراہ۔

جماعت کے ذریعہ حاصل ہونے والی قوت، کوئی عددی حالت نہیں ہے جو ہاتھوں کے اکھا ہونے یا تعداد کے بڑھنے سے حاصل ہوئی ہو بلکہ ایک خاص کیفیت کا نام ہے جو خدا کی مدد، اور ان پر اس کی عنایت، ہدایت، نصرت اور خدا کی طرف سے ان کی فریا دری اور مصیبتوں، مشکلوں نیز آلام و مصائب میں خدائی نجات سے حاصل ہوتی ہے ۔ مومنوں کا اجتماع اور اتحاد ہمیشہ خداوند عالم کی مصائب میں خدائی نجات سے حاصل ہوتی ہے ۔ مومنوں کا اجتماع اور اتحاد ہمیشہ خداوند عالم کی مصائب میں خدائی نجات سے حاصل ہوتی ہے ۔ مومنوں کا اجتماع اور اتحاد ہمیشہ خداوند عالم کی معیت کے ساتھ ہے 'نید الملہ علی المجماعة'' اور لوگوں کا اختلاف اور مؤمنوں کی جماعت میں انتشار ہمیشہ شیطان کی معیت کے ساتھ ہے 'و الشیطان مع من خلاف المجماعة '' مومنوں کی جماعت کے لئے خدا کا ہاتھ وہ حصار ہے جو آخیں گراہی، مندالت اور کے روی سے نجات دیتا ہو اگر کوئی جماعت سے جدا ہوا تو وہ خدا کے حصار کے دائرہ سے خارج ہوگیا، ظاہر سی بات ہے ایں تخص شیطان کا ہی شکار سے گا۔ رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے روایت ہے کہ خدا کا ہاتھ جماعت کے ساتھ ہو، پار اگر کوئی جدا ہوا تو اسے شیطان جھپٹ لے گا جس طرح سے گلے سے جدا ہری کی کو بھیڑیا جھپٹ لیتا ہے۔ ع

ترقى يرگامزن جماعت

یہاں جماعت سے مراد، وہ جماعت ہے جو ہدایت کی شاہراہ پر کتاب اور سنت کی ہدایت لئے ہوئے خداوند عالم کی صراط منتقبم بیرگا مزن ہے، جیسے مومنوں کا جہاد، نماز، جمعہ، دعا،مشورہ، دیدار، تعاون ، ذکرخدااورصالحین کی سیرت کے تذکرے .... وغیرہ کے لئے اکٹھا ہونا ، یا جیسے مؤمنوں کا اجتماع ، خالموں کے ظلم دستم وجور واستیبراد کے خلاف آ واز اٹھانے اوراعتر اض واحتجاج کرنے کے لئے…،اس قتم کےاجتماعات راہ رشد وہدایت پرگامزن ہیں اور رحمت خدا کے مزدل کا سبب ہیں، یقیناً ان پرخدا کی طرف سے رحمتوں کی بارش ہوتی ہے۔ یہاں وہ جماعت مرادنہیں ہے جو بدعتوں کے گرداکٹھا ہوجاتی ہےاورصراط منتقیم ، کتاب خدااورسنت رسول سے روگردان ہوجاتی ہیں۔ جماعت سے مراد دہ جماعت نہیں ہے جوغیر سلجھالوگوں کا مجموعہ ہوجو شور وگل مجاتے ہوئے کسی کے بھی ہنگانے برچل پڑتے ہیںاور ہواکے ہررخ پر بہہ جاتے ہیں جیسا کہامیر المؤمنین جناب کمیل سے مرماتے ہیں: کمیل ابن زیاد کہتے ہیں: ایک دن حضرت علی ابن ابیطالب علیہ السلام نے میرا ہاتھ تھاما اور قبرستان کی جانب لے گئے ، وہ بیٹھے میں بھی بیٹھ گیا پھر انھوں نے میری طرف رخ کیا اور فرمانے لگے: کمیل! جو میں کہہ رہا ہوں اسے ہمیشہ یا درکہنا ؛ لوگ تین قشم کے ہوتے ہیں ، عالم ربانی ، راہ نجات کے طالب اوریست و بے عقل لوگ جوکسی کے بھی ہنکانے پر چل پڑتے ہیں اور ہوا کے ہررخ یر بہہجاتے ہیں، نہ نوعلم سے روشنی لیتے ہیں اور نہ مضبوط سہاروں سے مدد لیتے ہیں۔ سے اس حدیث میں راہ رشد و ہدایت پر گامزن پہلا اور دوسرا گروہ ہےاور تیسرا گروہ شور وغل محیاتا، غیرسلجھا، ہر ہمکانے برچل پڑنے والا ، پیت اور بے عقل ہے۔اب جا ہےان کی تعداد کتنی بھی زیادہ ہو، پہلا گروہ علم ومعرفت کا گروہ ہے،اولیاءالی کا گروہ ہے، جنھیں خداوند عالم نے معرفت اور

ہصیرت عطا کی ہےاور دوسر گروہ والے بھی اہل معرفت کی ہدایت سے مستنفید ہیں اوران کے نور معرفت سے روشنی لے رہے ہیں یہ دونوں گروہ راہ ہدایت پر گامزن اور کا میاب ہیں۔ لیمن تیسر ےگروہ کےلوگ نہ تو نورعلم سے روشنی لیتے ہیں اور نہا ہل علم ومعرفت کے مضبوط سہاروں کا سہارالیتے ہیں۔امام علیہ السلام ان کی تین خصلتوں کی اشارہ کرتے ہیں: ا\_معاشرہ میں شوروغل بیا کرنے والا ، پیت اور بے عقل گروہ۔ ۲۔ ہر ہنکانے برچل پڑنے والاگروہ جو بڑی آسانی ہے کسی کی بھی پیروی اختیار کر لیتا ہے اور عاقلوں کی طرح نہ نور دفکر کرتا اور نہ پنجیدہ ہوتا ہے۔ ۳۔ ہواکے ہررخ پر بہہ جانے والاگروہ ؛ بیدوہ معاشرتی بہاؤمیں بہہ جانے والاگروہ ہے جو موج کی طرح ہوائے ہررخ پر ادھراُ دھرڈ ولتار ہتا ہے۔ اس گروہ کے لوگ نورعلم سے روشنی حاصل نہیں کرتے ہیں ؛ جس طرح سے کہ پہلا گروہ ہے، چنھیں خداوند عالم نےعلم ومعرفت سے نوازا ہے۔ نہ وہ مضبوط سہاروں کا سہارا لیتے ہیں ؛ جس طرح سے کہ دوسرا گروہ ہے جواہل علم ومعرفت کی پیروی کرتا ہےاوران سے مدد مانگتا ہے۔ بیروہ گروہ ہے جو ہدایت کے راستوں سے دوراور گمراہ ہےاس کے برخلاف ہدایت یافتہ گروہ ہےجس پرخداوند عالم کی رحمتوں کا نزول ہوتا ہے۔ امیرالمونین علی علیه السلام سے یو چھا گیا کہ: ''سنت''،'' بدعت''،'' جماعت' اور''فرقت' کسے کہتے ہیں؟ آپ نے فرمایا:''سنت''خدا کی قشم حضرت محمر صحکہ م کی سیرت کو کہتے ہیں اور''بدعت''ان کی سیرت سے جدائی کو کہتے ہیں۔'' جماعت''اہل حق کے اتحاد کو کہتے ہیں۔چاہے وہ کم ہی کیوں نہ میں اور' فرقت' یعنی انتشار، اہل باطل کے اکٹھا ہونے کو کہتے ہیں جاہے وہ کتنے زیادہ ہی کیوں نہ ہوں۔ س امام صادق علیہ السلام سے روایت ہے کہ رسول خدا ملتی تیتم سے امت کی جماعت کے

بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا: میری امت کے اہل حق کا جمع ہونا چاہے وہ کم ہی کیوں نہ ہوں۔ ۵

رسول خداطتی آیتم سے پوچھا گیا کہ آپ کی امت کی جماعت کیا ہے تو آپ نے فرمایا: وہ گروہ جوحق پر ہو، چاہے اس میں دس ہی افراد کیوں نہ ہوں۔ لہ بیدہ گردہ ہے جوراہ راست پر گامزن اور ہدایت یافتہ ہے اس پر خدادند عالم کی رحمتیں نازل ہوتی ہیں۔

 رہ گئے ہیں۔اولا داساعیل اور بنی اسحاق و بنی اسرائیل کی سرگزشت سے عبرت حاصل کروکس قدراس قوم سے ہمارے حالات ملتے جلتے ہیں اوران کے کردارو کیفر کردار سے کنٹی مشابہت پائی جاتی ہے۔ غور کروان کے تفرقہ اور انتشار کی راتیں کیسی تھیں، جب قیصر و کسر کی انھیں اپنا غلام بنائے ہوئے تتھا وران سے لہلہاتے باغات، عراق کی نہریں، سرسبز و شاداب زمینیں چھین کے ایسی جگہ جنھو تک دیا جہاں کی زمین بنجر، جہاں کی تیز ہواؤں سے حفاظت کا کوئی انتظام نہیں، جہاں غربت ہی غربت تھی دی

انتحاد کے سنتون اتحادای در اصل مسلم'' در فقتهی احکام'' د' اخلاق اقد ار' وَ دعلی اور عملی بنیا دول' پر استوار ہے جب تک میچار ستون اکٹھانییں ہوں گے نہ یی تمارت کھڑی ہو سمتی ہے اور نہ ہی ای پی عظیم مقصد کو دنیا میں حقق کر سمق ہے۔ انشاء اللہ ہم ذیل میں ان چاروں ستونوں میں ہرا یک پر شخصر اور مفید گفتگو کرتے ہیں: از شاء اللہ ہم ذیل میں ان چاروں ستونوں میں ہرا یک پر شخصر اور مفید گفتگو کرتے ہیں: ارتحاد، اسلام اور اسلامی معاشرہ میں ایک اصل مسلم ہے لیے نامل میں معاش موارد اختلاف سے طریقہ سے بیش آنے کے لئے اتحادا یک اصل مسلم ، اساس، معیار اور این ساتھ احسن طریقہ سے بیش آنے کے لئے اتحادا یک اصل مسلم ، اساس، معیار اور پیا نہ ہے البتہ اس کا مطلب اختلاف نظر، اجتہا داور مخالف نظر یکو مرب ہے ختم کر ناہیں ہے، کیوں کہ نیو تو میں باتھ ہوتے ہوں نہیں درست ہے … ہاں! ہمیں مسلمانوں کے تر پی معلی علی میں ای موارداختلاف میں کہ اور کے البتہ اس علمی اور عملی طریقوں سے پیش آنا چاہئے اور مسلمانوں کے موارد اختلاف میں پیش آنے کے لئے اتحاد ہی وہ سلجھا ہواعلمی اور عملی طریقہ ہے اور قر آن کریم نے بہت سی جگہ اس اصل مسلم کی واضح طور سے تاکید کی ہے۔

خداوند عالم ارشاد فرما تا ہے: خداکی رسی ( حبل اللہ ) ۸ کوتم سب لوگ مضبوطی سے قصام لو اورا ختلاف نہ کر واور خداکی اس وقت کی نعمت کو یا د کر وجب تم آپس میں دشمن تھے۔ تو تمھارے دلوں میں الفت پیدا کی اور خدا کی نعمت سے تم بھائی بھائی ہو گئے اور جب کہ تم ہلا کت کے دہانے پر تھے، تو خدانے تم کواس سے نجات دی۔ خدا اپنی آیتوں کو آشکار کرتا ہے شاید کہ تم ہلا کت کے دہانے پر تھے، تو امت ہونا چاہئے جو نیکیوں کی طرف دعوت دیتی ہے اچھا ئیوں ( معروف) کا حکم و یتی ہے اور برائیوں ( منگر ) سے روکتی ہے، اور یہی لوگ فلاح پانے والے ہیں، اور ان کی طرح نہ ہو جنھوں نے روشن

خدا کی اوراس کے رسول کی اطاعت کر واور آپس میں نہ جھگڑ و کہ شکست کھاجاؤ گے اور تمھارا دبد ہنجتم ہوجائے گا اور صبر سے کا م لوبے شک خداصا بروں کے ساتھ ہے۔ ف!

یقیناً جن لوگوں نے اپنے دین میں تفرقہ ڈالا اور چند گروہوں میں بٹ گئے،آپ کا ان سے کوئی تعلق نہیں۔ لا

ان لوگوں نے علم آجانے کہ بعد (جان بوجھ کے ) آپسی خلش کی بنا پر ہی اختلاف کیا اور اگر آپ کے پروردگار کی بات (لیعنی سزا) پہلے سے وقت مقرر کے لئے قرار پا گئی نہ ہوتی تو یقیناً ان کا فیصلہ ہو چکا ہوتا۔اور جن لوگوں کوان کے بعد کتاب ، وراثت میں ملی وہ بھی اس کی طرف سے شک میں پڑے ہوئے ہیں۔ کالے

اختلاف ایک حادثہ ہے جورونما ہوا ،اوراتحاد ایک اصل مسلم ہے ضروری ہے کہ ہم اس واقعہ سے اس اصل مسلم کے ذریعہ نپٹیں ہم جب فقہ اور عقائلہ کے اختلاقی مسائل پراس طرح نظر کریں گے توسارے دلائل کونظرانداز کرتے ہوئے ایک دلیل پر جمود سے باز آجائیں گے، یقیناً صحیح راستہ یہی ہے کہ ہم دونوں نے نظریداوران کے دلائل کوبھی ایک ساتھ پڑھیں اوراختلاف نظر کی صورت میں اتحاد کواصل مسلم قرار دیں۔

اختلاف ایک حقیقت ہے جس کا انکارنہیں کیا جاسکتا ہے اور انکار کرنا صحیح بھی نہیں ہے ،نظریہ، دلائل اوراجتہا دیں اختلاف کونظر انداز کرنا درست نہیں ہے کیونکہ اگر ایسا کیا تو گویا ہم نے نظریہ اور دلائل کونظر انداز کر دیا جب کہ نظریہ اور دلائل کونظر انداز کرنا دوسرے دلائل کی روشنی کے بغیر ہرگر صحیح نہیں ہے۔

ہاں ! اس اختلاف کے ساتھ ساتھ صحیح طریقہ سے پیش آنے کے لئے ایک میزان بنایا ہے اوروہ میزان اتحاد ہے اس مسئلہ کی اسلام میں بے حدا ہمیت ہے، ہمیں اختلاف نظر کے وقت کیسے پیش آنا چاہئے؟ اختلاف نظر کی صورت میں آیا ایک دوسر کو چھٹلا نا جائز ہے؟ آیا فقہ، اصول اور سیاست میں اختلاف، جدائی، دوری، جھٹلانے اور انکار کرنے کے معنی میں ہے یا تفہیم وتفا ہم اور بحث و گفتگو کے معنی میں ہے؟

ضروریات میں سے ہیں۔

یقیناً ایک اسلامی معاشرہ ،عبادات ، قضاوت اور معاملات کے لحاظ سے نیز فردی اور شہری خصوصیات اوراحکام کے لحاظ سے فقہ کے مختلف مذاہب سے ل کے بناہوا ہے جسے ایک خاص فقہ میں پر دناممکن نہیں ہے۔

فقہ اہل ہیت علیہم السلام میں باہمی زندگی کے لئے خاص احکامات اور قوانین پائے جاتے ہیں جن میں سے تین کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے:

الف تحکم تقتیم یعنی بیکہ ند جب اہل بیت علیم السلام کے مانے والے مسلمان کو چاہئے کہ معینہ عبادات میں اہل سنت نے فقتہی ندا جب پڑعمل کر میں جال کے طور پر نماز جماعت میں ان کے ساتھ نماز پڑھے اور جس دن تمام مسلمان عید مناتے ہیں عید مناتے چاہے عید کی تشخیص میں اختلاف ہی کیوں نہ ہوا در ال دن روزہ رکھنا ممکن نہ ہوتو افطار کر لے گھر دوسرے دن قضا کر لے۔ عرفات میں وقوف کا جس دن اعلان کیا گیا ہے ای دن دقوف کرے چاہے اس کی تشخیص کچھاور ہی کیوں نہ ہوتقیہ صرف حکام کے ظلم وستم کے خوف سے بیچنے کے لئے نہیں ہے بلکہ اس کی تشریع کا سبب، مظاہر عبادت میں کیا نیت ، داوں میں الفت پیدا کر نے اور عبادت کی شکل وصورت میں اتحاد بر قرار رکھنے کے لئے ہے۔ میں اتحاد بر قرار رکھنے کے لئے جہ۔ مسلمانوں میں فقد کی بنیاد پر باہمی زندگی گزار نے کے لئے مید دوسرا قانون ہے اور اس میں دویا تیں پیشیدہ ہیں:

١\_قاعدة التزام :

اس سے مراد ہیہ ہے کہ وہ تمام عقو داور معاملات جودوسرے مذاہب کے مطابق انجام پائے ہیں وہ سب صحیح ہیں پس اگران کے مطابق طلاق انجام پائی ہوتو ان کی طلاق شدہ عورت سے شادی کرنا جائز ہوگا جیسا کہ ان کی شریعت میں ہے اور اگر بعض مذاہب اہل سنت کے نزد یک میرات صحیح ہوجب کہ مذہب اہل بیت علیہم السلام کے مطابق صحیح نہ ہوتو بھی ہم ان کے مذہب کے مطابق میراث پانے والے کو مالک قرار دیں گے۔ بیہ ہے قاعدہ الزام والتز ام کا ایک مطلب اور اس قاعدہ کی فقہ میں خاص کرا تحاد کی فضا کو برقر ارر کھنے میں بہت اہمیت ہے۔

٢ \_قاعدة الزام:

دوس معنی یہ بین کہ مشتر کہ معاملات میں دوسرے مذاہب کے مانے والوں کوان کے مذہب کے مطابق صحیح معاملہ پر مقید کرنا اوران سے و بیا، ی مطالبہ کرنا جیسے اگر کوئی دوسرے مذہب کا مختص انتقال کر جائے اوراس کے وارثوں میں کوئی مذہب اہل ہیت علیم السلام کا مانے والا ہو جو میت کے مذہب کے مطابق ارث کا حقدار ہولیکن مذہب اہل ہیت علیم السلام کے مطابق میراث کا حقدار مطالبہ کر کے اور میں ان خاد کی حقدار ہولیکن مذہب اہل ہیت علیم السلام کے مطابق میراث کا حقدار مطالبہ کر کے اور میں کے مطابق شیعہ وارث کے لئے صحیح ہے کہ میت کے مذہب کے مطابق میراث کا حقدار مطالبہ کر کے اور میراث پانے کی صورت میں اس کی ملکیت بھی درست ہوگی۔ مطالبہ کر کے اور میراث پانے کی صورت میں اس کی ملکیت بھی درست ہوگی۔ مطالبہ کر کے اور میراث پانے کی صورت میں اس کی ملکیت بھی درست ہوگی۔ مطالبہ کر کے اور میراث پانے کی صورت میں اس کی ملکیت بھی درست ہوگی۔ مطالبہ کر کے اور میراث پانے کی صورت میں اس کی ملکیت بھی درست ہوگی۔ مطالبہ کر کے اور میراث پانے کی صورت میں اس کی ملکیت بھی درست ہوگی۔ مطالبہ کر کے اور میراث پانے کی صورت میں اس کی ملکیت بھی درست ہوگی۔ مطالبہ کر کے اور میراث پانے کی صورت میں اس کی ملکیت بھی درست ہوگی۔ مطالبہ کر کے اور میں انتحاد کی فضا برقر ار رکھنے اور میں معاملات کو درست اور استو ار کرنے زندگی کی سالم فضا برقر ار ہے۔ اسلامی معاشرہ میں فقد کے محقلان میں انتحاد کے سامی در میان انتحاد کے سامی میں سالم ما ہمی زندگی نہایت اہم مسلہ ہے ... ضروری ہے کہ سلمان ایک دوسرے کے ساتھ رہیں اور اس باہمی زندگی کے لئے فقہ میں قانون بھی ہے پچھاصول نیز اخلاقی اقد اربھی ہیں اور قاعد ہالزام والتزام انھیں قواعد فقہ یہ میں سے ہے جس کی بنا پر معاملات اور فردی احکام میں اختلافی مسائل فقہی اور شرعی طریقہ سے سلجھتے ہونے نظر آتے ہیں۔

ج\_قاعدهٔ حفاظت اور حرمت

فقہ میں اتحاد کے لئے تیسرا قاعدہ ''مسلم کی حفاظت اور حرمت' کے نام سے ہے جو اسلامی قو اعد فقہ میں نہایت اہم اور بابر کت قاعدہ ہے اگر قاعدہ ''الزام' اور'' تقیہ' صرف فقہ اہل بیت علیہم السلام سے مخصوص ہے توبیہ قاعدہ حفاظت اور حرمت اسلام کے تمام مذاہب میں یکسال پایا جاتا ہے، اس قاعدہ کی مختصر توضیح یوں ہے: اسلام کسی بھی مذہب کے مانے والے مسلمان کو جو اصول وفر وع دین میں سے ضروریات کا انکار نہیں کرتا ایسی حفاظت عطا کرتا ہے کہ کسی کو اجازت نہیں کہ بغیر جن جانب دلیل کے اسے کسی تا ہے۔ کا نفصان پہنچائے۔

مسلمان كى حرمت كعبه كى حرمت سے ظیم تر

عبداللہ بن عمر سے نقل ہے: میں نے رسول خداطنی تیکہ کود یکھا کہ کعبہ کا طواف کرر ہے تھے اور کہہ رہے تھے: س قدر خوب ہے تو اور خوب ہے تیری خوشبو، س قد رعظیم ہے تو اور عظیم ہے تیری حرمت لیکن قشم اس کی جس کے ہاتھ میں محمد کی جان ہے خدا کے زد یک مومن کی حرمت تیری حرمت سے عظیم تر ہے۔ نیز روایت ہے کہ امام باقر ٹنے کعبہ کا رخ کیا اور فر مایا: تعریف ہے اس خدا کی جس نے تیچھے کرامت عطا کی اور تیچھے لوگوں کا پرامن گھر قرار دیا لیکن خدا کی قشم مومن کی حرمت بھی سے

عظيم ترب سل ردایت ہے کہ امام محمد باقر علیہ السلام نے کعبہ کا رخ کیا اور فرمایا تعریف ہے اس خدا کی جس نے تجھے کرامت عطا کی اور تجھےلوگوں کا پرامن گھر قرار دیالیکن خدا کی قشم مؤمن کی حرمت تجھ سےظیم ترہے۔ یہالہ مسلمانوں کی حرمت تمام حرمتوں سے ظیم تر امیرالمونین علیہالسلام فرماتے ہیں :مسلمان کی حرمت تمام حرمتوں میں بافضیلت تر ہے۔ عقداورمعاملات میں مسلمانوں کے حقوق اخلاص اور توحید کی بنا پر متحکم ہیں پس مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے دوسر ے مسلمان سالم رہیں سوائے بیرکہ جہاں حق ہوا ورمسلمان کواذیت پہنچانا جائز نہیں ہے سوائے بدکہ جہاں واجب ہوجائے۔ 1 شعور اتحاد ... ہرمسلمان ، سلمان کے لئے محترم سے اور بيرحفاظت عامدسب کے لئے ہے، رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے روایت ہے: مسلمان،مسلمان کابھائی ہے،نہاس سے خیانت کرتا ہے،نہا سے جھٹلا تا ہے، نہا سے ذلیل کرتا ہے ہر مسلمان کی عزت، آبرو، مال اور جان دوسر ے مسلمان پر حرام ہے۔ ۱ مسلمان مسلمان کا بھائی ہے نہ اس برظلم کرتا ہے نہ اسے ذلیل وخوار کرتا ہے ہرمسلمان دوسر مسلمان کے لئے محترم ہے۔ کے احم صنبل اینی مسند میں رسول خدا طنی پریٹم سے فقل کرتے ہیں : ہرمسلمان کی جان و مال و عزت وآبرودوسر ے مسلمان کے لئے محترم ہے۔ ۱۸ انس بن ما لک رسول خدا ملتی آیتم سے روایت کرتے میں : جو ہمارے قبلہ کی طرف رخ

کرے، ہماری طرح نماز پڑھے، اور ہمارا ذخ کیا ہوا کھائے تو اس کے لئے تمام وہ چیزیں ہیں جو ہمارے لئے ہیں اور اس پر تمام وہ چیز عائد ہیں جوہم پر عائد ہوتی ہیں۔ وا امام مولیٰ بن جعفر علیہا السلام رسول خدا طلح تیں تم سے روایت کرتے ہیں: خداوند عالم نے اسلام کو اپنا دین قرار دیا ، اور کلمہ اخلاص کو اپنا حصار قرار دیا پس جو ہمارے قبلہ کی طرف رخ کرے، ہماری طرح کلمہ پڑھے، ہمارے ذخ کئے ہوئے کو حلال جانے تو وہ مسلمان ہے اس کے لئے وہ تمام چیزیں ہیں جوہمارے لئے ہیں۔ اور اس پر تمام وہ چیزیں عائد ہیں جو ہمارے قد ہوتی ہیں۔ وا

اسلام، جان و مال کا محافظ امیر المونین علیہ السلام ہے روایت ہے کہ رسول خدا طنتی تیتم نے فرمایا: بچھے لوگوں کے ساتھ اس دفت تک جہاد کاظم ہے جب تک دولوگ لا الہ الا اللہ نہ کہہ دیں اور جب انھوں نے لا الہ الا اللہ کہہ دیا تو ان کی جانیں اور ان کے مال میر کی طرف سے حفوظ ہوجا کیں گے سوائے حق اور شریعت کے اور ان کا حساب خدا پر ہے۔ الے صحیح مسلم میں اسمامہ بن زید سے روایت ہے کہ رسول خدا طنتی تیتم نے نمیں ایک جنگ پر میں حساب خدا پر ہے۔ الے میں اس ایک آ دمی نے بچھ دیکھتے ہی لا الہ الا اللہ کہنا شروع کر دیا لیکن میں نے اس پر دار کر دیا، پھر میں میں میں سما میں اسمامہ بن زید سے روایت ہے کہ رسول خدا طنتی تیتم نے نمیں ایک جنگ پر میں جنگ ہو کہ ایک آ دمی نے بچھ دیکھتے ہی لا الہ الا اللہ کہنا شروع کر دیا لیکن میں نے اس پر دار کر دیا، پھر اس بارے میں میر ۔ دل میں پچھ شویش ہوئی تو میں نے نمیں اکر میں نے تعین ایک جنگ پر اس بارے میں میر ۔ دل میں پچھ شویش ہوئی تو میں نے نمیں اکر میں نے تعین ایک جنگ پر اس بارے میں میر ۔ دل میں پچھ شویش ہوئی تو میں نے نمیں اکر میں نے تعین کر دیا یا تو میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ نظرمانے لیے کہ اس نے لا الہ الا اللہ کہا پھر بھی تم نے استے تو کر دیا ؟ تو میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ میں کہ دل سے کہ در پا تھا؛ فرما نے لیے: کیا تم نے اس کے دل کو چر کے دیکھا تھا کہ تھوں س چوں کہ دل نے کہ در ہوتی یا ڈر کے ؟ پھر اس بات پر اتنا زور دیا کہ میں آ رز دکر نے لگا تھا کہ تعمیں پر دن تلوار میں نے نہیں دی ہوتی۔ ۔ بڑ

شرح السبر الكبيرللسرخي ۵۵ مراط مصر تحقيق واصلاح الدين المنجد ۲۰ \_ نوادرالرادندی: ۱۴۰: طرادارالحدیث قم بتقیق سعید عسکری، بحارالانوار ۲۸۸/۲۸ الا صحيح بخاري ج راص راسا اصحيح مسلم ج راص را۵ ح راسوسنن ابي داؤدج ۲/ ۱۳۶۰ ح ۲/ ۱۵۵ اوسنن التر مذي ج ر۵ص رس ح ۲۷۰۷ وسنن ابن ماجدج ۲۷ صا۳ ۱۲۹۵ ح ر ۲۹۹۲ وسنن النسائي ج ۷۷ صر 22 وسنن احمد بن عنبل ج راص راا و ۱۹ والسنن الكبر بل ج ۸ مص ۲۷ ۲۷ ـ ۷۷ ، واحكام القرآن للجصاص ستصرامهم وفتح الباريج لرتاص ٤٦ ٧ وفي البعض منصا تفاوت يسير في اللفظ ٢٢ صحيح مسلمج راص ٧٧ ، كنز العمالج راص ٩٧ ، ١٠ الدراكمة وللسبوطي ج ٧٢ صر٢٠ (باقى آئندە)

1-412151510

ازخطبه حضرت فاطمه زبراعليها السلام:

"...و طاعتنا نظاما للملة و امامتنا اماناًللفرقة" ...اور بهارى (ابلبيت ) كى اطاعت كوخدا نے قوم كومنظم كرنے اور بهارى امامت كو تفرقہ مے حفوظ رہنے كاذر يع قرار ديا ہے۔

(الاحتجاج، جراص ٢٠ ١٢ - ١٣١)

اتحادك فبردار LEVENEVENEVENEVENE 10,7510,7510,7

شرف الدين اتحاد كعلمبر دارمجامد

اکٹر مرضیہ بیہبانی پر جمہ:سید شجاعت حسین گو پالپوری

صدرتھیں، آپ کا پدری سلسلۂ نسب شیعوں کے ساتویں امام حضرت امام موسیٰ کاظم علیہ السلام پرختم ہوتا ہے آپ ۸ سال کی عمر تک عراق میں رہے چھر والد کے اتمام درس کی وجہ سے ان کے ہمراہ عراق سے اپنے آبائی وطن '' جبل عامل'' (لبنان) نتقل ہو گئے تھے۔

ابتدائی تعلیم جبل عامل میں حاصل کی اورصرف بخو،منطق ،معانی و بیان اور فقہ داصول کے لئے والد کے سامنے زانوئے ادب تہہ کیا تھا۔ ستر ہ سال کی عمر میں نجف اشرف تشریف لے گئے تھے اور دہاں فقہ واصول، حکمت اور تفسیر وحدیث کو برسوں اہم اسما تیذ سے کسب کیا تھا۔ جن اسما تیذ سے آب نے کسے فیض کیا تھاان میں شیخ حسین کر بلائی ، شیخ محد طرا نجف ، آخوند ملا کاظم خراسانی سید محد کاظم یز دی، سیدا ساعیل صدر، شیخ الشریعة اصفهانی اور سیدحسن صدر بین ۔ آپ نے حوز ہ نجف ہی ے استفادہ نہیں کیا تھا بلکہ کربلا و کاظمین اور سا**م ا**جا کر وہاں کے اسا تیذ سے بھی کس<mark>فیض</mark> کیا تھا۔ حوز ہ پنجف اور عراق کے دیگر حوز وں میں بندرہ سال سعی وکوشش کے بعد درجہ اجتہا دیر فائز ہوئے تھےاور وہاں فقہی مباحث یرقلمی خدمت کا آغاز کیا تھا،مسلم الثبوت مجتہدیننے کے بعد ۲۳ سال کی عمر میں آپ نے نجف اشرف سے جبل عامل کا رخ کیا تھا کیوں کہ بھی بھی حقیقی علماءرائج علوم اور علمی مراتب کے بعداین سعی وکوشش کورو کتے نہیں ہیں اس لئے کہان مراتب کو دہ اصل مقصد نہیں سمجصتے ہیں بلکہ ملم ومعرفت کی تلاش میں رہتے ہیں علامہ شرف الدینؓ نے اسی راہ کواختیا رکیا تھااورا پن معلومات سے استفادہ کرتے ہوئے حکمت امامت اور شیعہ اور سنی کے درمیان اختلافات کے مختلف گوشوں کو بیان کیا۔اس بارے میں آقابز رگ تہرانی لکھتے ہیں: <sup>••</sup> شيعهادر سني كتابون ميں موجود پيغمبرا كرم صلى الله عليہ وآلہ وسلم صحابہ اور اہلبيت سے مروى احادیث کا شرف الدین نے اتنا دقیق مطالعہ کیا تھا کہ ان کے بارے میں کہا جا سکتا ہے کہ ساری حديثون كامطالعه كباتها" إ.

ا\_''فقباءالبشر' تاليف شخ آ قابزرگ تهرانی جرس سر۱۹۸ امنقول از شرف الدين تاليف محمد رضاحيمي -

شرف الدین نے سب سے زیادہ جس موضوع پر تحقیق کیا تھا وہ تاریخ اسلام ہے آپ نے تاریخ اسلام کے اساد و مدارک کا اس لئے بڑی دفت سے مطالعہ کیا تھا تا کہ معتبر کو غیر معتبر سے اور خیالات کو حقائق سے جدا کر سکیں ۔

آپ علم حدیث پراحاطہ رکھنے کے ساتھ ساتھ بہت بڑے متکلم بھی تھے، آپ کی کتابوں کا مطالعہ کرنے سے اس نتیج تک پہنچتے ہیں کہ آپ نے عقائدی مسائل کو عقلی استدلال کے ساتھ پیش کیا ہے۔

خطابت، شاعری اور نثر نگاری میں بھی یدطولی رکھتے تھے۔ آپ کی خطابت نے آپ کوایک خطیب کی حیثیت سے پچو ایا تھا، آپ بلند مطالب کو بڑے اچھے الفاظ میں پیش کرتے تھے آپ کی فضیح و بلیغ تقریریں، ادبی نکات پر آپ کے تسلط کی نشان دہی کرتی تھیں چنا نچہ بیان کیا جاتا ہے کہ ایک مرتبہ مصر میں ایک اجتماع میں علامہ شرف الدین ؓ نے تقریر کرنی شروع کی، اس اجتماع میں مشہور صحافی تو می زیادہ'' با بھی تھی جب اس نے دیکھا کہ شرف الدین تقریر کے دوران اپنی انگوٹھی تھمار ہے ہیں تو اس نے کہا: ب

<sup>۲</sup> آپ کی نثر نگاری ایسی ہے جس کوادب سے آگاہ شخیص دے سکتا ہے کہ بیا سلوب نثر ف الدین کا ہے آپ کی شاعری بھی بہت پا یہ کی ہے، شاعری میں طبع آ زمائی زیادہ تر جوانی میں کی تھی' ۔ شرف الدین نے لبنان واپس آنے کے بعد دو محاذ پر مقابلہ کیا تھا ایک فدر الیسم (FEDERALISM) کے خلاف اور دوسرے سامرا جی طاقت کے خلاف آپ ہی کے بارے میں کہا جا سکتا ہے کہ سامرا جی طاقت کے خلاف آپ ہی کے بارے الدین ہیں جب فرانس نے لبنان اور شام پر قبضہ کیا تو آپ سامرا جی طاقت کے مقابلہ کے لئے

> ۲ ـ لبنان کی مشهورادیب وفلدکارجن کی متعددتالیفات میں ان میں چند بیہ میں :باحشالبادیہ،المساواۃ ،سوانح فناۃ ۔ ۳ ـ شرف الدین: تالیف محد رضاحکیمی ص۲۰۷۲ ۔ ۴ ـ مقد مهاجتها ددر مقابل نص ص ۱۱ ـ

کھڑ ہے ہوئے اور جہاد کافتو کی دیا اس دجہ ہے آپ کو پیانسی کی سز اسنا کی گئی۔ آپ نے دومر تبہ مصر کا سفر کیا تھا ایک مرتبہ پھانسی کی سزا سے پہلے اور دوسری مرتبہ اس وقت جب فرانسو یوں نے لبنان میں آپ کواپنے ساسی منافع اور سامراجی مقاصد کے لئے خطر ناک دیکھا تو آپ نے مصرمیں پناہ لی تھی اور وہاں برگا نوں کے مقابلے میں سب کو متحد ہونے کی دعوت دی تحمى اور يه شعارد بإتها: 'ف قتهما السياسة فلتجمعهما السياسه ''لين شيعه اور شي كوسياست اور ساسی منافع نے جدا کیا اور اب سیاست ہی انھیں متحد کرے۔ آپ کے اس بیان کومشہور مصری صحافی ''رشیدرضا'' نے مجلّد''المنار''میں شائع کیا تھا۔ ا مصر سے پہلی مرتبہ واپسی کے بعد بھی شرف الدین نے سامراجی طاقت سے مقابلے کا سلسلہ جاری رکھا، یہاں تک کہ فرانسیسیوں نے ایک شخص کو مامور کیا کہ وہ آپ کے گھر جا کر آپ کو گرفتار کرےاور فرانس کےخلاف جو کاغذات وغیرہ ہوں ان کولے کرآئے مگراس کواس میں کامیابی نہیں ملی، دوسری مرتبہ سامراجی غلاموں نے آپ کے گھر میں آگ لگا دی اور کتب خانہ جس میں آپ شعور اتحاد کیا ہم غیر مطبوعہ کتابیں تھیں نذراً تش ہوگئیں۔ ۲۳۳ همیں مصر سے رخت سفر باند هااور وطن سے نز دیک رہنے کی وجہ سے السطین آئے، فلسطين اورشام میں بھی اجتماعی فعالیت انجام دیتے رہے۔ آپ لبنان سے شہر بدر ہوئے افراد کی خبر گیری کرتے تھے۔اس وقت فلسطین برطانیہ کے قبضے میں تھا چونکہ شرف الدین کے ماموں زاد بھائی کی تلاش میں برطانوی تھےاسی وجہ سےفرانسوی ان کواچھی نظر سے دیکھتے تھے،انھوں نے موقع سے فائد ہاتھا کر پیانسی کاحکم منسوخ کردادیا تا کہ شرف الدینِّ وطن واپس آسکیں۔ • السابع ميں اپنے چند ساتھيوں کے ہمراہ ايک کشتی سے بيروت سے جج کے لئے تشريف لے گئے، سعودی عرب میں حکومتی عہد بداروں اور اس وقت کے با دشاہ ملک حسین کے نمائندے کے

ا\_مقدمه النص والاجتهاد، ص ١٩ منقول ازشرف الدين تاليف محدرضا حكيمي ص ٢٠٠

توسط ہے آپ کا پر جوش استقبال ہوا۔ اس سال نج میں شرف الدین کی شرکت کی وجہ ہے مراسم نج پُر شکوہ انداز میں ادا ہوئے ، خانہ کعبہ کی غبار روئی اور عطر افشانی میں ملک حسین کے ہمراہ شرکت کی اور باد شاہ کے ایماء پر مسجد الحرام میں نماز جماعت پڑھائی ، مسجد الحرام میں یہ پہلی نماز تھی جو کسی شیعہ عالم دین کی اقتدا میں انجام پائی اور سارے مسلمانوں نے خواہ وہ شیعہ تھے پاسی آپ کی اقتدا میں نماز پڑھی ، یہ افتخار شرف الدین کو حاصل ہوا اور ان کی یہ دیر ینہ آرز و پوری ہوئی کہ شیعہ اور ایک صف میں مسجد الحرام میں بغیر کسی تقیہ کے برادرانہ طور پر اہلدین کی روش کے مطابق نماز جماعت پڑھیں ۔ یہ میں مسجد الحرام میں بغیر کسی تقیہ کے برادرانہ طور پر اہلدین کا ایک کارنا مہ پنج بر اسلام گی ولادت کی مناسبت سے اارزی الاول کو یہ جشن منانا تھا، جب مسجد اور آپ کے گھر میں جشن کا پر وگر ام ختم ہو جانا تھا تھی تھی اور تاری کہ میں منانا تھا، جب مسجد اور آپ کے گھر میں جشن کا پر وگر ام ختم ہو

سامراجی طاقت سے مقابلے کے سلسلے میں علامہ شرف الدین کا اہم ترین اصلاحی کارنامہ لبنان میں اسلامی اسکولوں کا قائم کرنا تھا، ان میں مسلمان بیچے اور پچیاں جدید تعلیم کے ساتھ ساتھ معارف اسلامی سے بھی آشنا ہوتے تھے، آپ نے بیداسکول عیسائیوں اور حکومتی اسکولوں کے مقابلے میں قائم کئے تھے جن میں مغربی طرز پرتعلیم دی جاتی تھی۔

لبنان کے مسلمانوں کے قائد ہونے کی وجہ سے شرف الدین کے لئے ممکن نہیں تھا کہ اسلامی مما لک کے سیاسی مسائل سے بے اعتنائی برتے ،اسی وجہ سے آپ اسلامی مما لک میں انقلابی تحریکوں کی ہمیشہ حمایت کرتے تھے ۔ آپ مصر میں عربی تحریک اور 1901ء میں سوئز چائنل کے ملی ہونے کی ترغیب وتائید کرتے تھے۔

ا۔شرف الدین چاودش وحدت ،تالیف <sup>، صطف</sup>ی قلی زادہ ۲۔ شیعہ پیغیبراسلام کی ولادت ۷ ارزیح الاول مانتے ہیں کیکن اہلسنت کی روایت کے مطابق تاریخ ولادت ۲ ارزیح الاول ہے ای لئے ۲ ارزیچ الاول سے ۷ ارزیج الاول کو ہفتہ وحدت کہتے ہیں۔ ٩٣٣ اش ( مطابق ٢ ٢٠ الم ٢ ميں ايران ميں تيل كو جب قومى ملكيت بنايا كيا تو شرف الدين استحريك سے واقف اور اس كے قائدين كے اغراض و مقاصد سے آگاہ تھا ور لبنانيوں كوبھى آپ نے اس ماجرا سے باخبر كر ديا تھا ، چنانچہ آية اللہ كاشانى جب علامہ شرف الدين سے ملے (استایش میں ) لبنان گے تو لبنان كے وام نے آپ كا پر جوش استقبال كيا اور لبنانيوں كے ايران كے حالات سے باخبر ہونے نے آية اللہ كاشانى كوچرت زدہ كر ديا تھا۔

شہیدنواب صفوی نے بھی ۲۲۳ ش میں جب' فدائیان اسلام' کا مبارز ہ عروج پر تھا، عربی ممالک کا سفر کیا تھا، اثناء سفر، قدس کا نفرس میں شرکت کے لئے ایک شب شرف الدین کے مہمان ہوئے اور آپ سے اسلامی ممالک کے اہم سیاسی اور اجتماعی مسائل پر گفتگو کی تھی۔

سید عبدالحسین شرف الدین نے سامراجی طاقت سے مقابلہ کرتے ہوئے مذہب شیعہ سے متعلق متعدد کتابیں لکھ کراور مسلمانوں کواتحادوا تفاق کی دعوت دے کر کے تاہ ہ میں لبنان میں انتقال کیا۔ آپ کے جناز بے کونجف انثرف لایا گیا اور آپ کے جد ہز رگوار حضرت علی علیہ السلام کے جوار میں سپر دخاک کردیا گیا۔

شعور اتحا

سیر عبد الحسین شرف الدین کی زندگی پر اجمالی نظر ڈالنے کے بعد ہم آپ کی تالیفات اور افکار کے بارے میں کچھ باتیں پیش کر رہے ہیں جسیا کہ پہلے اشارہ کیا گیا کہ علامہ کی وحدت اِ اسلامی کے سلسلے میں سعی وکوشش کا مقصد سامراجی طاقت سے مقابلہ کرنااورد نیائے اسلام

ا۔وحدت اسلامی سے کیا مراد ہے؟ اس سے کیا بیر مراد ہے کہ فدا ہب اسلامی میں سے کسی ایک کا انتخاب کر لیا جائے اور دیگر مذا ہب کو چھوڑ دیا جائے؟ یا اس سے مراد بیہ ہے کہ غدا ہب اسلامی کی مشتر کہ باتوں کو اختیار کیا جائے اور اختلاقی مسائل کو چھوڑ دیا جائے کہ اس طرح ایک جدید غد ہب وجود میں آجائے اور موجودہ غدا ہب میں سے کوئی بھی غد جب بعینہ نہ ہو؟ یا بیر کہ وحدت اسلامی کا ربط کسی بھی صورت میں وحدت خد جب سے نہیں ہے بلکہ اس سے مراد بیہ ہے کہ اختلافی مسائل کو ساتھ در کھار خیروں سے مقابلہ میں متحدر ہنا ہے ؟ یا دنامہ علامہ امنی تالیف شہید مطہری ، مقالہ الغد میو و وحدت اسلامی ، صر ۲۳۲ سا ۲۰ منظول از شرف الدین تالیف محد رضا حکیمی ، صر ۱۲۸ کی عظمت وسر بلندی تھا، اسی وجہ سے آپ نے حقائق کوروشن کرنے کے لئے ''الفصول الم مہمہ ''لکھی، وحدت اسلامی کے سلسلے میں آپ کی سیر پہلی کتاب ہے، آپ نے اس کتاب میں ان مطالب کو پیش کیا ہے جن کا جاننا شیعہ اور سنی دونوں کے لئے مفید ہے، آپ کا نظر سیرتھا کہ ان با توں سے آگا، می شیعہ اور سنی کے درمیان روا ہط کو شتحکم بنائے گی، شرف الدین اس کتاب کے مقد مہ میں لکھتے ہیں: ''صرف وحدت اسلامی کے ذریعہ ترقی کے وسائل فراہم ہوتے ہیں، روح تہدن جلوہ گر ہوتی ہے، زندگی میں آرام وسکون کو فروغ ملتا ہے اور انسان غلامی کی زنچر سے نجات پا تا ہے۔ ا

یہ کتاب (الفصول المہمہ ) سے میں تالیف ہوئی تھی شرف الدین کی دوسری اہم کتاب '' المراجعات' ہے یہ کتاب علامہ شرف الدین سے مصر سے پہلے سنر کی یادگار ہے آپ اس نیتیج تک پنچ تھے کہ اصل مقصدت پنچنچ کے لئے بہترین وسیلہ اہلسنت کا دینی اور علمی مرکز'' جامعہ از ہز' ہے، آپ جامعہ از ہر گئے اور وہاں سے ممتاز استاد اہلسنت شیخ سلیم بشری کے سامنے بحث و گفتگو کا دروازہ کھولا، شیخ سلیم دل وجان سے شرف الدین نے فریفتہ ہو گئے اور آپ سے علم ومعرفت اور قدرت استدلال سے آگاہ ہوئے، شرف الدین نے بھی شیخ سلیم کو عالم وفاضل پایا، دونوں جو علمی بحث کرنے ترف الدین نے بھی شیخ سلیم کو عالم وفاضل پایا، دونوں جو علمی بحث کرنے مقدولا ، شیخ سلیم دل وجان سے شرف الدین نے بھی شیخ سلیم کو عالم وفاضل پایا، دونوں جو علمی بحث کرنے استدلال سے آگاہ ہوئے، شرف الدین نے بھی شیخ سلیم کو عالم وفاضل پایا، دونوں جو علمی بحث کرنے متر لی لیے اور روش مناظرہ سے بخو بی واقف تھے بحث کا آغاز کیا وہ ساری بحشیں تا الرخطوط پر شمتمل ہونے کی طرف اشارہ قطا اور شرف الدین کے خط میں دستخط کی جگہ'' '' کہ مشرف الدین نیز شیعہ ہونے کی طرف اشارہ قطا اور شرف الدین کے خط میں دستخط کی جگہ'' '' کہ کہ کہ دستیں ال

، کارے کو ایک کو ایک میں مروط میں بہت بالد قدم الطمایا تھا۔ ذریع چھنہیم وتفاہم اور سلم حقائق کی توضیح کے سلسلے میں بہت بلند قدم الطمایا تھا۔

ا\_شرف الدين تاليف محد رضاحكيمي ص ١٢٣٧ ۲\_علامه شرف الدين جا ووش وحدت تاليف مصطفى قلى زاده

'' المراجعات'' مختلف مما لک میں متعدد بار زیورطیع سے آ راستہ ہوئی اور اس کا ترجمہ انگریزی اورار دوزبان میں بھی ہواہے۔ علامہ شرف الدین کے ذہن میں وحدت اسلامی کی جوفکر پیدا ہوئی اس کے بارے میں وہ · 'المراجعات' کے دیباجہ میں لکھتے ہیں: ''اس کتاب کے لکھنے کا خیال اس وقت میر بے ذہن میں پیدا ہوا تھا جب ان خطوط کا سلسله شروع نہیں ہوا تھا یہ فکر جوانی میں میرے ذہن میں آئی تھی اور ہر وقت میرے ذہن میں گردش کرتی رہتی تھی ،جس طرح مادلوں میں بچل چیکتی ہے اسی طرح میری روح میں بهآرز ودوڑ رہی تھی اور مجھ میں جوش پیدا کررہی تھی...ہمیشہ اس فکر میں تھا کہ برائیوں اورفتنوں کومسلمانوں کے درمیان سے ختم کر دوں اوراس کی جڑ کو کاٹ دوں، جہالت دیشنی کے بردیےان کی آنکھوں کے سامنے سے ہٹا دوں تا کہ زندگی کو پیچے در بیچے سے دیکو سکیں ،اصل دین کی حفاظت کر سکیں اوراتحاد وہم بشکی کے ساتھ شعور اتحاد ... ایک پرچم کے سائے میں زندگی گزار سکیں ، شیعہ اور سنی کے درمیان جواختلاف تھا جس کی دجہ سےان میں جدائی ہوگئی تھی وہ ثم واندوہ کا پہاڑین کر مجھ پرگرا تھا، پہاں تک کہ ۱۳۲۹ء میں مصر گیا اس امید پر کہ شاید مسلمانوں کے درمیان اتحاد وہم بنگی ييداكرسكون...- 'ي قاہرہ کی'' عین شمس' یو نیورسٹی کے استاد اور محقق ڈاکٹر جامد حنفی داؤد'' المراجعات'' کے دياچەمىں كھتے ہيں: · · کتاب المرابعات کی اہمیت اس وقت معلوم ہوگی جب ہم اس وقت پر نظر دوڑ ائیں جب یہ کتاب زیورطبع سے آ راستہ ہو کر شیعہ اور سنی تک پہنچی ،مؤلف نے اس کتاب کو چود ہویں صدی کی ا\_مقدمهالمراجعات،ص/۲۵منقول ازشرف الدين جا ووش وحدت تاليف مصطفى قلى زاده ص/۸۴ مو۵۸ به

تیسری اور چوتھی دہائی میں شائع کیا تھا جب سامراجی طاقتیں مسلمانوں کی سرنوشت سے کھیل رہی تھیں ، ان کے پاس اپنے بہت مقاصد تک پہنچنے کے لئے مسلمانوں کے درمیان اختلاف وافتر اق پیدا کرنے سے بہتر وسیلہ کوئی اورنہیں تھا، وہ اس کے ذریعے دنیائے عرب واسلام کی عظمت کو پامال کرنا چاہتے تھے، اس قرن کے اوائل میں تفرقہ اندازی اپنے عروج پڑتھی''۔ ا

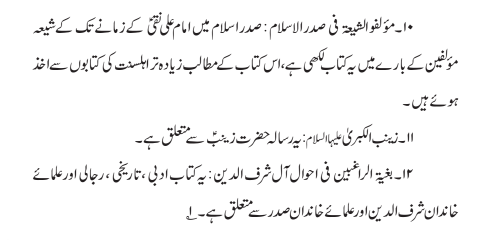
علامہ شرف الدین کی تیسر کی مشہور کتاب'' المنص و الاجتھاد'' ہےعلامہ نے بیر کتاب اس نظریہ کے تحت لکھی تھی کہ عمل ،متون اسلامی ( قرآن وحدیث معتبر ) کے مطابق ہونا چاہئے ،اس کتاب میں وہ اعمال واحکام وفتا دلی بیان ہوئے ہیں جو بعض بزرگ صحابہ کی زبانی زبان پیغیبر اور اس کے بعد صادر ہوئے تھے کہ ان فتا دلی میں بعض قرآن کی صرت کے آیت اور واضح حدیث کے خالف ہیں بے نص کے مقابل اجتماد کا نظر بداور شرف الدین کا بدنظر ہہ کہ آیات واحادیث سے غفلت

نہیں برتنی چاہئے اور دین کے سمجھنے کا اصل سرچشمہ قرآن اور حدیث ہیں بحث امامت میں خاص اہمیت کے حامل ہیں،قرآن یا پیغیبراسلام صلی اللّٰہ علیہ وآلہ وسلم کی معتبر حدیث کے مقابلے میں کوئی بھی عقلی استدلال یافلسفی اور کلامی مقد مہلا کو عمل نہیں ہے۔

یہ نظریہ ، مسلمانوں کو متحد کرنے کاایک وسیلہ ہے کیوں کہ مؤلف کتاب النص والاجتہاد کے نظریہ کے مطابق سارے مسلمان ایک کتاب اورایک پیغیر ؓ کے ہیرو ہیں اور اختلافی مسائل میں وہ قرآن وحدیث کی طرف رجوع کریں اور دیکھیں کہ مورد بحث موضوع کی طرف قرآن وحدیث میں اشارہ ہوا ہے یانہیں ، قرآن وحدیث میں اس اشارہ کو جنت قرار دیں تا کہ مسلمانوں کے درمیان سے اختلاف ختم ہوجائے۔ س

ا۔مقدرمہالمرابعات، ص/۸دے منقول از شرف الدین تالیف محمد رضاعیمی ۲۰۸۔ ۲۔مقد مہ سیڈ میتی علیم مہراجتہا ددر مقابل نص ترجمہ شیخ علی دوانی، ص/۳۰۔ ۳۔ان متون کی طرف رجوع کرنے کے لئے شرط ہیہ ہے کہ حدیث معتبر ہوا وران کی طرف رجوع کرنے والاعلم رجال، درایۃ الحدیث اور فقہ الحدیث سے آشاہوتا کہ صحیح نتیجہ نکال سکے۔

۲\_ابو ہریرہ: بیرکتاب ابو ہریرہ کے شرح حال اوران کی حدیثوں سے متعلق ہے۔ ٣- المجالس الفاخره في مأتم العتر ة الطاہرہ : جا رجلدوں میں اسی نام کی کتاب کا یہ مقدمہ ہے اصل کتاب تلف ہوگئی صرف یہی مقد مہتلف ہونے سے پچ گیا ہے ، بہ کتاب واقعہ عاشورا اور بقائے اسلام میں اس کے کردارا ور شعائر خیینی کے سیاسی اوراجتماعی فائدے سے مربوط ہے۔ ۳ \_ فلسفه الميثاق والولاية : بيركتاب شرح آيرًا لست بوبكم اورولايت م متعلق ب-۵\_اجوبة مسائل جارالله: موی جارالله کےان بیں سوالوں کے ملمی اورمنتند جوابات بیں شعور اتحا جنھیں اس نے علائے شبعہ سے کئے تھے،مؤلف نے اس کتاب کے مقدمہ میں مسلمانوں کواتحاد کی دعوت دی ہے اور آخر میں اس بات کی نشاند ہی کی ہے کہ موسی جاراللداور بعض دیگر اہلسدت اہل قلم، شيعوں کی کتابوں سے پے خبر ہیں۔ ۲\_مسائل فقهیہ: یا نچوں مذاہب اسلامی کی فقہ کے مطابق اس کتاب کوتر پر کیا ہے۔ ۷۔ کلمة حول الروبية : اعتقادی مسائل بیلمی او تحقیقی رسالہ ہے۔ ۸\_الی انجمع العلمی العربی بدشق: مجمع علمی دشق کی طرف سے ہونے والی ان تہتوں سے مر بوط بیرسالہ ہے جوشیعوں پر ہوئی تھیں، آپ نے اس میں اتحاد اسلامی کی دعوت دی ہے۔ ٩ \_ شبت الاثبات في سلسلة الرواة : اس كتاب مي آب ني اينا ساتيذ اوران علائ اسلام کاتذ کرہ کیا ہے جنھوں نے آپ کواجاز ہُ روایت دیئے تھے۔



ا۔علامہ شرف الدین کی تالیفات کے بارے میں مزید معلومات کے لئے مراجعہ سیجیح<sup>ود</sup> شرف الدین چاووش وحدت'' تالیف <sup>مصطف</sup>یٰ قلی زادہ<sup>ص</sup>/۱۹۲۔۱۸۹ شرف الدین تالیف محمد رضاحکیمی۔

حضرت رسول اكرم طلي فيهم في فرمايا:

جماعت (اتحاد) سبب رحمت اور

تفرقہ عذاب کا موجب ہے۔

(نهج الفصاحه، حديث (١٣٢٣)

شهيدسيدقطب شامد بيدار

ا ترجمه: سيدذ اکر سين جعفري 🛞

عالم اسلام میں بڑی بڑی شخصیتیں عدل وانصاف اور آزادی کے حق میں آواز بلند کرتی رہی ہیں اورلوگوں کو حقیقی اسلام کی طرف اور ظلم وستم کا مقابلہ کرنے کی دعوت دیتی رہی ہیں ۔ ان شخصیات میں ایک سید قطب ہیں جن کی عدل و انصاف اور آزادی کی آواز اور برطانو کی استعار کے ساتھ مقابلہ کی جدو جہد لائق مطالعہ اور غور طلب ہے۔

انھوں نے نصف صدی تک اسلام کی ترقی وسر افراز کی اور اسلامی حکومت کی داغ بیل ڈالنے کے لئے بہت کوشش اور جد و جہد کی ۔ اسلام دشمنوں نے آج تک مسلمانوں کے ساتھ زیر کانٹ کمل کیا ہے ۔ اسی بنا پر انھوں نے سید قطب اور ان کے ساتھیوں کی حرکات وسکنات کو بھی مکمل طور سے زیر نظر رکھا اور سر انجام سید قطب کو عرصہ تک قید و بند میں رکھنے کے بعد شہید کردیا اگر چہ دشمنوں نے سید قطب کو اپن مقصد یعنی ایک عالمی اسلامی حکومت کی تشکیل میں کا میاب نہیں ہونے دیا لیکن اب بھی ان کی آواز تمام اسلامی مما لک کے لوگوں کے کانوں میں گونٹے رہی ہے اور



حاج ابراہیم سیاسی لحاظ سے حزب اللوائے مصر کے رکن تتھ اور ان کا گھر گاؤں کا سیاسی امورکا مرکز تھا۔

<u>انتلاب کاراستہ دکھاتے تھے۔</u> حاج قطب ابرا تیم نے دوشادی کی تھی۔ پہلی شادی سے ایک لڑ کی اور انتلاب کاراستہ دکھاتے تھے۔ حاج قطب ابرا تیم نے دوشادی کی تھی۔ پہلی شادی سے ایک لڑ کی اور دوسری شادی سے تین لڑ کیاں اور دولڑ کے پیدا ہوئے اور جب وہ من بلوغ کو پہنچ تو اس وقت کی حکومت کے خلاف جدو جہد میں مصروف ہو گئے اور اس سلسلے میں عرصہ تک جیل میں رہے۔ جب سید قطب اسلام کی حمایت کے جرم میں جیل بھیج دیتے گئے تو ان کے ساتھ ان کی بہن نفیسہ اور ان کے بھا خےر فعت وعز می کوبھی گرفتار کر کے جیل میں جسیح دیا گیا اور ان کی ساتھ ان کی بہن نفیسہ اور ان کے افسیہ جیل سے آزاد ہو گئیں لیکن رفعت اور عز می جیل میں رہے۔ حکومت نے رفعت سے کہا کہ اپنے ماموں لیعنی سید قطب کے خلاف گواہتی دے کر آزاد ہوجا ؤ ۔ لیکن وہ نہیں مانے اور اس پر ان کو بہت شاخے دیتے گئے اور وہ اخص شی خوں کی وجہ سے شہید ہو گئے لیکن عز می چھ جر صے کے بعد آزاد ہو گئے۔ (خالدی ، میں ہ سید قطب کی دوسری بہنیں یعنی امینہ، حمیدہ ،اوران کے بھائی محمد قطب کا انجام بھی انھیں جیسا ہوا محمد قطب جو کے 1919 میں پیدا ہوئے اور سیاسی جد وجہداور قید ویند کی دجہ سے پچاس سال کی عمر میں شادی کی اس وقت و «سعودی عرب میں مقیم ہیں اور تحقیق اور کتب کی تألیف میں مشغول ہیں۔ سید قطب کی ماں پاک دامن خاتون اور بڑے خاندان سے تعلق رکھتی تھیں اور شادی سے پہلے قاہرہ میں رہتی تھیں کے دو بھائی مصرکی الازہر یو نیور سٹی میں پڑھاتے تھے۔ سید قطب کی ماں کی سب سے بڑی خصوصیت بیتھی کہ وہ قرآن سننا ،ہت پیند کرتی تھیں۔انھوں نے اپنے بیٹے سید قطب کواسی دجہ سے اسکول بھیجا تا کہ قرآن پڑھنا سیکھیں اور ماں کوقر آن سنا ئیں۔سید قطب کی ماں پی اور مويشه ميں گزرگنيں -تعليم كادور بچین کا دور گزر نے کے بعد سید قطب کے والدین نے انھیں اسکول بھیجنا حایا کیکن وہ اسکولنہیں جانا جائے تھے پھروہ والدین کی طرف سے شوق دلانے پر ۲۹۱۴ میں اسکول گئے جب کہ گاؤں کے بعض لوگ ان کے اسکول جانے کے مخالف تصاور قرآن کی تعلیم کے مخالف سمجھتے تھے۔ جب سید قطب دوسری کلاس میں پنچے تو کتب خانے کا مالک جوسید ابراہیم کا دوست تھااس نے سید ابراہیم سےخواہش کی کہ وہ سید قطب کواسکول کے بجائے مکتب خانے میں جیجیں تا کہ وہ قرآن حفظ كريں اور ديني احكام يادكريں ۔الحلے دن صبح سيد قطب مكتب خانے پنتج اور يہ فيصله كيا كه درس بھى پڑھیں گےاور قرآن بھی حفظ کریں گےاوراس فیصلے کی بنا پر دوسری کلاس میں حفظ کرنا شروع کیااور یو تھی کلاس میں یعنی جب دس سال کے ہوئے کمل حافظ قر آن بن گئے تھے۔ سید بچین ہی ہے غور دفکر کرنے کے عادی تھےاور کسی بھی بات کودلیل کے بغیر قبول نہیں کرتے تھے۔ وہ خود بتاتے ہیں کہ ایک دن الازہر یونیور سٹی سے ایک عالم تبلیغ کے لئے ہمارے گاؤں میں آئے تھے اور ایک رات جب منبر پر

سورہ کہف کی تفسیر بتار ہے تھاتواس آیت کی تلاوت کی (ذالک ما کنا نبغ ... کہف ۱۴ ) میں نے پوچھااے شیخ کلمہ نیخ میں حرف یاء جزم کی علامت کے بغیر کیوں حذف ہوگئی ہے؟

سيد قطب كتابوں اوران كے پڑھنے كا بہت زيادہ شوق ركھتے تھے اس حدتك كہ دہ گا ۇں كوگوں ميں اس صفت سے مشہور ہو گئے تھے۔ پچھ عرصے كے بعد انھوں نے محلّہ كے كتاب بيچنے والے جسے موصالح كہتے تھے سے كتابيں خريد كرايك لائبريرى قائم كى جس ميں ٢۵ پچيس كتابيں تھيں اور گا ۇں ميں وہى ايك لائبريرى تھى۔سيد قطب نے قر آن سيکھنے كے ساتھ ٢ چھ سال كے بعد داوابيہ ميں ابتدائى دوركو كاميابى سے طح كيا، اس كے بعد وہ ہفتہ وار جلسات ميں شركت كرتے تھے جو مصر كے ساجى اور سياسى حالات كے بارے ميں ہوتے تھے حالانكہ اس وقت ان كى عمر تيرہ ساسال كى تھى۔ ( گزشتہ حوالہ )

قاہرہ کاسفراورمزیڈ علیم

سید قطب دوسال تک ملک کے اندرونی حالات کے زماب ہونے کی وجہ سے تعلیم کا سلسلہ جاری نہ رکھ سے لیکن دوسان یا میں تعلیم جاری رکھنے کے لئے قاہرہ چلے گئے اور اپنی ماموں احمد سین عثمان کے گھر رہ کے سولہ سال کی عمر میں قاہرہ کے عبد العزیز اسکول میں داخل ہوئے اور اس کا دورہ مکمل کرنے کے بعد مدارس میں تدریس کی ڈگر کی حاصل کر لی جب وہ دار العلوم یو نیور سٹی کے طالب علم تھو تو اس وقت یو نیور سٹی کے سربراہ ڈاکٹر طرحسین تھے ۔ یو نیور سٹی تعلیم کے تیسر ے سال میں یو نیور سٹی کے سربراہ کی طرف سے ایک کانفر انس منعقد ہوئی جس میں سید قطب نے بہترین تقریر کی سید قطب نے ''مہمہ الشاعر فی الحیاۃ ، شعر الجیل الحاضر'' اپنے مقالے کے بیان سے سب کو حیران کر دیا۔ وہ تعلیم کے دوران با استعد اداور آگاہ تھے اور شجاعت کے ساتھ یو نیور سٹی تھی اور ثقافتی کھاتے تھے۔ اسا تذہ بھی سید کی کوشش پر خوشی اور جرت کا اظہار کرتے تھے۔ ان کے استاد تحمد مہد کی علام کا کہنا ہے کہ ان کی تحریک استقلال اس بات کا باعث بنی کہ وہ سب کے لئے محبوب بن گئے۔ سید نے ۲۳۰۰ عاد ایرات عرب میں ایم ، اے کی ڈگر کی حاصل کی اور اسی سال دار العلوم جماعت تشکیل دینے میں انھوں نے اہم کر دار ادا کیا۔ اس جماعت کا مقصد جو دار العلوم کے فارغ انتصیل طلباء پر مشتل تھی اد بیات عرب اور لغت عرب کا دفاع کر ناتھا۔ اس جماعت نے بعد میں دار العلوم نام کا مجلّہ بھی شائع کیا۔ سید قطب ۲۳۰۰ میں ماہم ور بیت کے وزار تخانے میں خدمت پر مشغول ہو کے اور اسی سال مدر سہ داؤد یہ مصر میں ابتدائی معلم کے عنوان سے پڑھانے لئے۔ وہ پر مشغول ہو کے اور سویف اور مدر سہ داؤد یہ مصر میں ابتدائی معلم کے عنوان سے پڑھانے کے دوہ پر مشغول ہو کہ اور سویف اور مدر سہ داؤد یہ مصر میں ابتدائی معلم کے عنوان سے پڑھانے کہ دارل لیا دیں ایک میں در مشغول ہو تعلیم و تربیت کے مرکز کی ادارے میں ملاز م ہو گئے اور تعلقات عامہ مردم شار کی اور ابتدائی مدارس تعلیم موتر بیت کے مرکز کی ادارے میں ملاز م ہو گئے اور تعلقات عامہ مردم شار کی اور ابتدائی معلی میں پڑھانے کے اور ابتدائی مدارس اسی کام میں مشخول رہے۔

سید قطب این دوستوں کے ساتھ یو نیور سٹی میں سیاسی اور سابتی حالات سے مزید آ شنا ہو گئے اور این ماموں کے ذریع حزب'' وفن' سے آ شنا ہونے کے بعد اس پارٹی کے ممبر بن گئے اور این مقالات اس حزب کے نشرید میں شائع کرنے لگے آپ نے کچھ مقالے مصر کے مشکلات کے بارے میں بھی لکھ جس پر حکومت نے طے کیا کہ سید قطب کو ایک کا م کو انجام دینے کے لئے امریکہ روانہ کرے دوزارت تعلیم و تربیت نے سید کو امریکہ کے اسکولوں کے تعلیم کے بارے میں تحقیق اور ریس پتی کے بہانے امریکہ روانہ کیا ۔ اہل حکومت سید قطب کو امریکہ روانہ کرنے سے دوم قصد حاصل کرنا چاہتے تیے: ا۔ سید قطب کو ان کی اس کو اسلامی

امريكه روانگى

تحریک کی طرف مزید دعوت ند د ی سکیس ۲ خود امریکہ میں رہ کر امریکہ کے ثقافت سے متأثر ہوں اور خود بھی امریکی ثقافت کے حامی بن جائیں ۔ انھوں نے اپنے سفر کا آغاز ۸۹۹ یا سکندر یہ بندرگاہ سے نیویارک کی طرف کیا۔ نیویارک پینچنے کے بعد انھوں نے اپنا کا م شروع کیا۔ وہ ہر روز امریکہ کے اسکولوں میں جاتے تصاور وہاں کی تعلیم کے بارے میں معلومات حاصل کرتے تھے۔ وہ تقریباً دو سال امریکہ میں رہے۔ اور اس مدت میں اخبار ور سائل ، ریڈ یو، ٹی وی ، اور اپنی سامرا جی روژں کو ایق رکھے گا۔ اسی لیے سامراج کو کم کرے گا اور خود عربی اور اسلامی مما لک پر اپنی سامرا جی روژں کو باقی رکھے گا۔ اسی لئے سید قطب نے بیدارا دہ کیا کہ مصروا پس آکر ایک مقالہ کے ذریعہ عوام کو اور باقی وزیون نسل کو امریکہ کے اس مقصد سے آگاہ کر ہے۔

مصروالیسی سیدقطب ۱۹۵۰ میں مصروالیس آ گئاوروز رتعلیم اور معارف کے دفتری نائب کی حیثیت سے کام کرنے لگے۔ امریکہ کے سفر نے نہ صرف ان کواپنے مقاصد سے دور نہیں کیا بلکہ پس اپنے منصب سے استعفاء دے کر سامراجی طاقتوں کا مقابلہ کرنے کے لئے مزید مصم کر دیالیکن سے مقابلہ حکومت میں رہ کر مقدور نہیں تھا لہذا ۲۹۵ ہے وزارت تعلیم و تربیت سے سے کہہ دیا اب ان کے ساتھ تعاون نہیں کریں گے۔ دوسال تک ان کا استعفا قبول نہیں کیا گیا لیکن پھر سی کھا ہے میں استعفا قبول کر لیا گیا۔ (خالدی ص ۸۸)

مطبوعات کےمحاذیر

سید قطب اپنی جوانی سے اخبار ور سائل میں مقالے لکھتے تھے انھیں روز نامہ نگاری کا بہت شوق تھاان کا پہلا مقالہ <mark>۲۴ ای</mark> میں ۱۲ سال کی عمر میں''صحیفہ بلاغ'' نام کے رسالے میں شایع ہوا وہ

معروف نشريات يعني البلاغ ،الباغ الاسبوعي ،الجهاد ،الإہرام ميں لکھتے تھے۔ ( گزشتہ ص ۹۸ ) سيد قطب پہ سال کی عمر میں اسلامی تح یک کے فکری آغاز کے بارے میں الکتاب المصر ی ، الکتاب السوادى،الثۇون الاجتماعيەنشريوں سے تعاون كرتے تھے۔ کچھ برسوں كے بعد''اللواءالحديد'' محلّے میں جسےمصر کی حزب الوطنی کے جوانوں کا شعبہ شایع کرتا تھا، مقالہ ککھا لیکن استعار کی سازشوں اور حکومت کے استعار کے ساتھ تعاون پر سید کی تخت تنقید کے نتیجہ میں جوانوں کے شعبے کو ہند کردیا گیا۔ سيد قطب نے اللواءالحد پد محلّے کے بند ہونے کے بعد جد وجہد سے ہاتھ نہيں ہٹا يا اورالدعوۃ مجلّے میں ایڈیٹر اور چیف ایڈیٹر کی حیثیت سے کام حارمی رکھا ۔ ان کے مقالات اس محلّے میں عوام کو انقلاب کے لئے دعوت دینے اسلامی حکومت بنانے ،اور حکومت تندیل کرنے کے مارے میں تھے۔ آ خرمصر کی حکومت نے الدعوۃ محلّے کوبھی بند کر دیا۔سید پھربھی ناامید نہیں ہوئے اور یوسف شانتہ کی مدد ے(العالم العربی ) مجلّے کوشایع کیا۔ یوسف شانتہ نے مدیراعلی کی حیثیت سےاور سید قطب نے ایڈیٹر کی حیثیت سے کام جاری رکھا ( گزشتہ ص۱۰۳ ) سید العالم العربی کے مجلّے میں دوسرے مصری Ţ نشریات کے برعکس عربی تاریخ درج کرتے تھے۔ سید نے ۱۹۴۸ء میں اخوان المسلمین تح یک کی مدد ے ' الفکرالحدید' محلّے کی بناڈالی اوراس محلّے میں بھی اصلاحات کی طرف داری اورموجود ہ حکومت کو تبدیل کرنااینامقصد قرار دیا۔ سید قطب کے مقالات اس محلّے میں بہت قو ی اور سخت مقالات میں سے شارہوتے تھے۔سید کے مقالات کی وجہ سے یہ مجلّہ بھی بند ہوگیا۔ پو198ء میں اخوان المسلمین تح یک نے اخوان المسلمین مجلَّہ کوشایع کیااور سید کوانجمن تح پر کاسر براہ بنایا۔ یہ مجلَّد ہر ہفتہ جمعرات کے دن شالع ہوتا تھااوراس کا پہلا شارہ رمضان "ایس اکی برارتاریخ میں نشر ہواسید نے اس مجلّے میں اینے انقلابی اوراسلامی افکارکوگزشتہ کی بانسبت زیادہ نشر کیااسی وجہ سے ہارہ شار پےنشر ہونے کے بعد 🏅 ۲ ذی الحہ پڑے ۳۱ میں اسے روک دیا گیا۔ یہ سید قطب کی آخری ثقافتی جد وجہدتھی کیونکہ اس کے بعد سید کو پکڑلیا اور جیل میں ڈال دیا تھا۔سید قطب نے اپنی ۲۵ سالہ مطبوعاتی حیات میں ۴۵۵ مقالے اور قسیدےمصر کے مختلف محلوں اوراخیاروں میں نشر کئے ۔ (خالدی ص ۱۰۹)انھوں نے اپنی آ دھی

زندگی اخبارات اور مجلوں کے ساتھ بسر کی ۔اس دوران آپ بیسمجھ گئے کہ بعض مجلوں کے کام مشکوک ہیں اوران کے مقالات کونشر ہونے نہیں دیتے اوران میں سے بعض دشمنوں سے رابطہ رکھتے ہیں۔لہذا انھوں نے ایک مقالہ 'الدولڈ خفق الا دب' کے عنوان سے ان مجلوں کے خلاف بھی شائع کیا اور انھیں ذلیل ورسوا کیا۔ (گزشتہ صااا)

سیدقطب کے اساتذہ اور ان کومتا شرکرنے والے

ادارہ ہوتا تھا پڑ ھے اور اس مدت میں ان کے افکار اور نظریات سے واقف ہوئے لیکن چھ مرصے کے بعد سید قطب نے ان کے ادبی آثار پر تنقید کی ۔ جب سید قطب ادوا ای المسلمین کے حقیقی رکن بی تکے تو عقاد نے جو کہ اخوان المسلمین کے حقیقی رکن بی تکے تو عقاد نے جو کہ اخوان المسلمین کے حقیقی رکن ایک تکے تقدید کی اور ایک مقالہ' ارادة العفلہ ن میں سید قطب کی اور ایک مقالہ' ارادة العفلہ ن میں سید قطب کی بی سید قطب کی اور ایک مقالہ' اراد

سيدقطب كحافكاراوراعتقادات

سیداخوان المسلمین کے دماغ کی حیثیت سے ۲۵۹ ی سے ۳۲ وایئ سی مقابلہ کے لئے کھڑ ہے ہوجات ہیشہ جب بھی کوئی اخوان المسلمین پر تنقید یا مخالفت کرتا تھا اس سے مقابلہ کے لئے کھڑ ہے ہوجات تھے۔وہ اخوان المسلمین کے بارے میں کہتے ہیں: خدا اخوان المسلمین کوزندہ رکھے کیونکہ اس نے مصر کوزندہ کیا اور جہاد کا مفہوم جو کے لوگوں کی نظر میں صرف نعرہ لگانا اور تالی بجانا تھا بدل دیا اور اس کا اصلی مفہوم جو کہ ایثار و فداکاری ہے دوبارہ زندہ کیا اور جنگ کے مفہوم کو جو کہ صرف تعلیفات تک محدود تھا اس کو قربانی اور راہ خدا میں شہادت میں تبدیل کر دیا۔ (سید قطب ۲۰۱۰ میں کہ اس کے منہ یا تھا بدل دیا اور اس کا معتقد ہیں جو بھی گروہ یا تھا ور راہ خدا میں شہادت میں تبدیل کر دیا۔ (سید قطب ۲۰۱۰ میں ۱۰۰) سید قطب معتقد ہیں جو بھی گروہ یا حکومت کسی اسلامی ملک پو فوجی حملہ کر کا سی احتصادی اور سیاسی پابندیاں لگا کی جائیں۔ وہ کتے ہیں برطانیہ اور امریکہ نے روں کی مدد کے ساتھ ہمیں اور باقی مسلمانوں کو فلسطین سے باہر نکا لا ہے فرانس نے افریقا کے شالی علاقے میں ہمار حفلاف جنگ کی ہا دور میں دلیل پر ان مما لک کے ساتھ کوئی بھی معاملہ اور تعاول میں اسلام کی نظر میں غیر شرعی ہے اور میں کو نہیں رکھتے کہ غیر شرعی کا میں حکومت کی معاملہ اور تعاون اسلام کی نظر میں غیر شرعی ہے اور میں سے نہیں ای خالی دو دلیل پر ان مما لک کے ساتھ کوئی بھی معاملہ اور تعاون اسلام کی نظر میں غیر شرعی ہے اور میں ای خالی دو دلیل پر ان مما لک کے ساتھ کوئی بھی معاملہ اور تعاون اسلام کی نظر میں غیر شرعی ہے اور مسلمان حق دلیل پر ان مما لک کے ساتھ کوئی بھی معاملہ اور تعاون اسلام کی نظر میں غیر شرعی ہے اور مسلمان حق دینے سے روکیں ۔ ( گزشتہ ص ۱۰۰۰) سید قطب تما م اسلامی کی نظرمیں خیر شرعی ہے دور اسلی تھی ہو سیکے دو ماری کے دینے سے روکیں ۔ ( گزشتہ ص ۱۰۰۰) سید قطب تما م اسلامی کی نظری ہی خیر شرعی کی دور اسلی کو نظری کی خون کی دور اور ان کی انہ میں مکومت کی مدول ہیں میں میں کی میں خیر ان کی اور اور اس کی تھی ہو سیکے دو میں کی دو اور اس کی شرع کی ہی دو اور کی کی دو ہوں کی می دور کی می دو دو اس کی اور کی کی دو دوران کی کی دو دوں کی دو میں ہوں کی دور دون کی دو معالی میں میں دو کی ہوں کی کی دو دوران کی کے دو دوں کی کی دو دوں کی کی دو دو معنقد ہے کہ میں کی دو دو دو کی دو کی کی کی دو دوا ساتھ تجارت کرنا غیر شرعی ہے ( گزشتہ ص ۱۰۱) سید قطب اسلام کے دوسرے مفکروں کی طرح غرب کی تقافت اوران کے اخلاق کے خالف تھے انھوں نے اس سلسلے میں ایک مقالہ ''عودالی المشرق'' کے نقافت اوران کے اخلاق کے مخالف تھے انھوں نے اس سلسلے میں ایک مقالہ ''عودالی المشرق''

سید قطب معاشر کے کوجابلی اوراسلامی حصوں میں تقسیم کرتے ہیں اور کہتے ہیں آج ہم اسی جہالت میں زندگی بسرکر ہے ہیں جو کے اسلام کے ظہور کے دور میں تھی اور ہمارے اطراف میں جو بھی ہے اس سے بھی زیادہ جاہلانہ ہے۔ ہمارا دخلیفہ پیر ہے کہ پہلے اپنے اندر تغییر و تبدیلی پیدا کریں تا کہ اس بنا برمعاشر ے کوتبدیل کر سکیں ۔اسلام دومعاشرے سے زیادہ نہیں جا نتا ۔ایک جا ہلی معاشرہ دوسرا اسلامی معاشرہ ۔اسلامی معاشرہ وہ ہے کہ جس کے تمام پہلؤوں میں عقیدہ ،عبادت ،شریعت اور احکام سلوک اوراسلامی اخلاق عملی شکل اختیار کریں ۔اور جا ہلی معاشرہ وہ ہے کہ جس میں اسلام پڑل نہیں ہوتا۔سید قطب کی بیرسایں فکرہم کوامام خمینی '' کی یا د دلاتی ہے کہ انھوں نے فرمایا تھا حکومت یا طاغوت ہے یا اسلام ہے۔ حقیقت میں سید قطب کا عقیدہ ہے کہ جس اسلام کی دشمن تبلیخ کرتے ہیں اس میں اور رسول اکر مسلی اللَّدعلیہ وآلہ کے لائے ہوئے اسلام میں بہت زیادہ فرق ہے۔سید قطب یہلے مفکر ہیں جنھوں نے (امریکی اسلام) کا لفظ پیش کیا۔ان کے عقیدے کے مطابق امریکیوں کو اسلام کی شدید ضرورت ہے تا کہ وہ شرق وسطی میں اور اسلامی مما لک میں کمیو نیزم کے ساتھ مقابلہ کرے۔(ماچہ می گوییم ص۹۰)اور بیعقیدہ رکھتے ہیں کے جس معاشرے کے لوگ مسلمان ہیں لیکن اسلام کے احکام پر عمل نہیں کرتے ، چاہے نماز پڑھیں ، روزہ رکھیں ، جج کریں ایسا معاشرہ کسی بھی طرح اسلامی نہیں کہلاتا بلکہ جا، پلی معاشر ہے کی صف میں قراریا تا ہے۔اور جو معاشرہ خدا کو مانتا ہے لوگوں کو بیراجازت نہیں دیتا کہ دین کو دوسرے معاشرے میں پھیلائے ، بلکہ صرف اجازت دیتا ہے کہ لوگ خدا کی مسجدوں میں عبادت کریں ، بیہ معاشرہ بھی جاہلی معاشرہ ہے ۔سید قطب یہودی اور صہونی تح یک کے بارے میں بھی بہت بد گمان تھے اور انھیں اسلامی معاشرے کے انحطاط اور

بسماندگی کا سبب جانتے تھے۔وہ اسرائیل کے مقصد کو اسلامی عقید نے کی تصعیف سیجھتے تھے۔ اور کہتے تقصیم یو نیوں اور استعاری طاقتوں کی کتا ہوں ، مقالات اور تقریروں سے بید حقیقت کھل کر سان آجاتی ہے کہ وہ اسلامی عقید نے کو مٹانے اور محوکر نے کے در پئے ہیں۔ اور چاہتے ہیں کہ اسلام کو قانون کا مصدر اور منبع بننے سے دور رکھیں ۔ سیدا پنی کتاب '' معالم فی الطریق'' میں کفار کے ساتھ جہاد کو ضروری سیجھتے ہیں اور کہتے ہیں: اللہ کی حکومت زمین پر قائم کر نا اور بشر کی حکومت زمین سے کو کرنا ، طاقت وقدرت کو خاصبوں کے ہاتھ سے چھین کر خدا کے بندوں کے ہاتھ میں واپس کر نا الہی قوانین کا نفاذ اور انسان کے بنائے ہوئے قوانین کو ختم کرنے کے لئے پند و نصحیت سے ہی کا منہیں چلے گا۔ سید قطب اسلام کو عالمی مشکلات سے نجات دلانے والا واحد دین سیجھتے تھے اور اس بات کے معتقد تھے اجتماع کی دراسلام کو عالمی مشکلات سے نجات دلانے والا واحد دین سیجھتے تھے اور اس بات کے معتقد تھے اجتماع کی دراسلام کو عالمی مشکلات سے نجات دلانے والا واحد دین سیجھتے تھے اور اس بات کے معتقد تھے

حقیقت اسلام سے دور ہونے کی بنا پروہ بنی امیہ سے سب سے زیادہ مشابہ تھا اور عثمان کی اس بنا پر نقید کرتے ہیں کہ اس نے مسلمانوں کے بیت المال سے ۲۰۰۰, ۲۰۰۰ در ہم اپنی لڑکی کی شادی کی رات میں اپنے داما دحارث بن حکم کو ہدیہ کے طور پر دیئے تھے۔ عثمان کا طرز غیر منصفا نہ تھا عثمان غیر قانونی طور پر بیت المال سے استفادہ کرتا تھا۔ ( مطاعن فی اصحاب رسول اللہ ص ۱۵۹) جیسا کہ حضرت ابوذ رکی جلا وطنی میں بھی عثمان کے کردار کی دوسری غیر منصفا نہ حرکت دیکھی جاسکتی ہے۔

شعوراتحادسيد قطب ككلام مين

سید قطب مصر کے بزرگ عالم دین ، قومیت پر تی کواسلامی معاشر ے کی سب سے بڑی مشکل قرار دیتے ہیں ان کا کہنا ہے کہ جب تک دنیا کے مسلمانوں کے درمیان اتحاد پیدا نہ ہو مغربی امپر ملزم مسلمانوں کے منافع پر مسلط رہیں گے ۔سید کی قومیت پر تی سے مخالفت کی وجہ سے ہے کہ قومیت پر تی مسلمانوں کے اتحاد کے مقابل میں ہے ۔ اسی فکر کی وجہ سے سید کے روابط جمال عبد الناصر سے خراب ہو گئے ۔ کیونکہ جمال عبد الناصر کا مغربی نیشنازم پر اعتقاد تھا جب کہ سید قطب قومیت ہوتی کی بہت خالفت کی ہوتی ہے تھا ہے ہے کہ پر تی کی بہت مخالفت کرتے تھے۔

انھوں نے اپنے ایک مقالہ میں لکھا ہے : بے شک قومیت پرسی کی غلط قکر نے ہمارے اندرونی مسائل پر بہت برے اثرات مرتب کئے ہیں۔ اس فکر نے بڑے اسلامی وطن کو چھوٹی چھوٹی طاقتوں میں بکھیر دیا ہے جن کی اہمیت اور حیثیت اتی ختم ہوگئی ہے کہ وہ کسی دوسری طاقت کے ساتھ مقابلہ نہیں کر سکتیں قومیت پرسی کی فکر نے مغربی امپر یلزم کو اس بات کی کھلی اجازت دیدی کہ وہ ہر روزایک اسلامی ملک ہڑپ لے یا اسے ختم کردے جب کہ یفتین ہے کہ یہ بناوٹی سرحدیں کسی چھوٹے ملک کو دوسرے ملک کی مدد کی اجازت نہیں دیتی۔ ( تاریخ فرہنگ معاصر ش۲ ہوں ۲۰ ہے از معلی اور اس اور اور ایک کی اور الفتاہ ۲۰ سپتا مبر 1001م ) سید قطب نے سید جمال الدین اسد آبادی کی طرح جغرافی سرحدوں کو توڑ دیا۔ان کا اعتقاد بیتھا کہ جہاں جہاں مسلمان ہیں وہاں وہاں اسلامی حکومت ہے۔ایران میں تیل کی صنعت کے قومیائے جانے کے دوران انھوں نے آیت اللہ سید ابوالقاسم کا شانی کوایک خط لکھا اور اس میں ایران میں تیل کی قومی تحریک کی حمایت کی سید قطب نے اس خط میں بہت ہی اہم نگتے بیان کئے ہیں اور کہتے ہیں کہ تیل کی بیتحریک قومی نہیں بلکہ اسلامی تحریک ہے جو ایک عالم کی قیادت میں جاری ہے۔ وہ اس تحریک کو اسلامی نظام کے قریب تر ہونے کے لئے ایک قدم قرار دیتے ہیں اور ایران کے مالی وسائل سے غیر ملکیوں کے ہاتھ منقطع ہونے کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ اس خط میں انھوں نے مسلمانوں کو اتحاد کی طرف دعوت دی ہے اور با ہمی اختلا فات سے دور رہنے پر تا کید کی ہے۔

سید قطب کی جدوج بد کااہم ترین دوروہ ہے جب وہ اخوان المسلمین تح یک کے ساتھ شامل ہو گئے۔ اخوان المسلمین کی تح یک جس کی زیادہ تر فعالیت عربی مما لک میں تھی اور اس کا اصلی مرکز مصر میں تھا اس تح یک کی فعالیت وسور سے لکر والوا تک تھی حسن البناء (م ۲۷ سوق) نے مصر کے شہر میں تھا اس تح یک کی فعالیت وسور سے لکر والوا تک تھی حسن البناء (م ۲۷ سوق) نے مصر کے شہر اسماعیلیہ میں ذی القعدہ کے سور میں اس تح یک کی بنیا در کھی ۔ اور مدر سہ التہذیب میں تعلیم قرآن ، تجوید ، حدیث تغییر اور دیگر اسلامی علوم سے اپنی جدوج بداور فعالیت کا آغاز کیا۔ حسن البناء نے مصر کے شہر ہمری قلم کی میں اخوان المسلمین تح یک کے اغراض و مقاصد پر ایک کتاب شایع کی اور جعیت اخوان المسلمین کے جزل سیر میڑی منتخب ہوئے ۔ 1974ء میں اعراب اور اس ایک البناء و دالی جنگ کے دوران اخوان المسلمین تح یک نے فلسطینی عوام کی مدد کی اور اس کے اکثر ارکان نے اس جنگ میں شرکت کی ۔ ان حالات کے بعد ایک طرف اخوان المسلمین تح یک کی مسلمانوں میں مقبولیت بڑھ گئی دوسری طرف سے مصر کی حکومت اور برطانو کی سامین تر بہت ناراض ہوئے۔ اسی وجہ سے ملک فاروق نے ۲۰ سیل میں جمیعت کو ختم کرنے اور تو ڑنے کا فرمان صادر کیا اور جمیعت اخوان المسلمین نے اسی فرمان کی مخالفت میں مصر کے وزیر اعظم (نفر اشی پاشا) کو تل کر دیا نتیجہ میں اس دور کی مصر کی حکومت نے اس اقدام کے جواب میں اخوان المسلمین کے جزل سیکر میڑی یعنی حسن البناء کو ۲۵ سیا ، جری قبل کر دیا ( دائر ۃ المعارف بزرگ اسلامی ، جے، صاح۲) حسن البناء کا قتل اس وقت ہوا جب سید قطب امریکہ میں تھی، سید قطب نے مشاہدہ کیا کہ امریک خسن البناء کے قتل ہونے پر خوشی و شاد مانی کا اظہار کر رہے ہیں ۔ لاہذا انھوں نے و ہیں پر یہ فیصلہ کیا کہ البناء کے قتل ہونے پر خوشی و شاد مانی کا اظہار کر رہے ہیں ۔ لاہذا انھوں نے و ہیں پر یہ فیصلہ کیا کہ البناء کے میں امریکہ سے واپس جانے کے بعد وہ سرکار کی طور پر اخوان المسلمین تح کہ میں شامل ہوجا کمیں گر و اس تح کی کو اتنا دوست رکھتے تھے کہ بار بار کہتے تھے کہ میر کی و لادت الاہ ایں

سید قطب اخوان المسلمین تحریک کے رکن بننے کے بعد، پہلے مکتب ارشاد کے رکن بنے اور پھر وہ اخوان المسلمین مجلّہ کی تحریر کا توسل کے سربراہ منصوب ہوئے اس مجلّہ اور دیگر مطبوعات میں ان کے سخت اور شفاف مقالات ان کی میں 40 احسن انہ طبیعی کے ساتھ گر فقار ہونے اور پندرہ سال تک جیل میں جانے کا باعث بنے جیل کا تھم صادر ہونے کے بعد، ان کو قد کمی جیل '' لیمان طرہ' ، میں منتقل کر دیا گیا جو پانچ سوسال پر انی تھی۔ سید قطب نے جیل میں کتا بتح ریکر نے کا کام جاری رکھا اور عمدہ اور بہترین تفسیر'' فی ضلال القرآن'' کو انھوں نے جیل ہیں کتا بتح ریکر نے کا کام جاری رکھا اور عمدہ اور سید جیل میں بیار پڑ گئے اور سب کو ان کے مرنے کا خوف لاحق ہوگیا۔ لہٰذا مصر میں اخوان المسلمین کی کہ دہ عراق کے ان وقت کے صدر عبد السلام عارف کو واسط ہنا ہے تا کہ وہ جمال عبد ان المسلمین کو جیل سے آزاد کرنے پر راضی کرے یے برالسلام عارف نے پیغام بھی دیا اور اس پیغام کے در بیع کو جیل سے آزاد کرنے پر راضی کرے یہ السلام عارف کو اسط ہنا کے تاکہ دو ہمال عبد النا صرکو دہ سید کو جیل سے آزاد کرنے پر راضی کرے یہ دالسلام عارف نے پیغام بھی دیل اور اس پیغام کے در بیع کو دیل سے آزاد کرنے پر راضی کرے دے برالسلام عارف نے پیغام بھی دیا اور اس پیغام کے در بیع میں دیم ہو کہ ہے میں ہو کے ہے ہم اور نے دیم میں کو دہ ہو کیا۔ الہٰذا مصر میں اخوان المسلمین کو دیم سے آزاد کرنے پر راضی کرے دیم السلام عارف کو اسط بنا ہے تا کہ دہ جمال عبد النا صرکو دہ سید کہ جدو جہد کا سلسلہ جاری رکھنا چاہئے ۔ لیکن تحریک کے بعض ارکان اس خیال کے مخالف تھے۔ چونکہ سید قطب میں جہادی اور انقلا بی جذبہ تھا۔ وہ عبد الفتاح اساعیل کے ساتھ کمحق ہو گئے انھوں نے حکومت کی تبدیلی اور اسلامی نظام کو قائم کرنے کے بارے میں ایک کتاب تحریر کی ، جو بعد میں '' معالم فی الطریق'' کے عنوان سے شالع ہوئی۔ سید کی مسلسل جدو جہداور ان کے افکار اور نظریات نے لوگوں کو بہت متاثر کیا بالحضوص مصری اور عالم عرب کے جوان ان سے بہت متاثر ہوئے الہٰذا (۲۰ میں ایک انھیں دوبارہ گرفتار کر کے جیل میں ڈال دیا گیا۔ مصری کمونیت گروپ جو سید قطب کے افکار اکر تحت مخالف تصورہ وہ ہوں یہ نی رکھا گیا اور ان کی انگھوں کے ما منے ان کے بھا تحت کر ہو، اور کا مخالف تصورہ وہ ہوں یہ نی رکھا گیا اور ان کی انگھوں کے ما منے ان کے بھا تحت کو تا ہے میں سید کو ایک انفر ادی جیل میں ڈال دیا گیا۔ مصری کمونیت گروپ جو سید قطب کے افکار کے سخت مخالف تصورہ وہ ہاں یہ نیزہ لگاتے تھے: جمال ، ذن کر کرو، ذن کر کرو۔ جیل کا یہ دور جو چار مہینے تک رہا، اس میں سید کو ایک انفر ادی جیل میں رکھا گیا اور ان کی انگھوں کے ما منے ان کے بھا خبر فو جو کھیں کو ہو میں سید کو ایک انفر ادی جیل میں رکھا گیا اور ان کی انگھوں کے ما منے ان کے بھا خبر فو جو ہو میں سید کو ایک انفر ادی جیل میں رکھا گیا اور ان کی انگھوں کے ما منے ان کے بھا خبر فعت کو قتل کیا میں ایں دوبارہ میں میں میں شروع ہوا جو ۲ میں دن تک جاری رہا اور مقد مہ کو ختم ہونے کے بعد وہ حکم صادر ہونے نے منتظر رہے۔

یے سیر قطب کی شہادت

مقد مدتمام ہوئے چار مہینے گز رگنے اور آخر کا رمصر کے قاضی فؤ ادالد جوی نے اس طرح حکم صادر کیا سید قطب ، ثمد یوسف ہواش اور عبد الفتاح اسماعیل کو پچانسی کا حکم اور اخوان المسلمین تحریک کے باقی ارکان کو • اسال سے لے کر عمر قید تک کی سز اسنائی ۔ اپنے دوستوں کے اس سؤ ال کے جواب میں کہ پچانسی کی سز اکے بارے میں آپ کیا کہتے ہیں ؟ سید نے کہا کہ خدا کا شکر ہے کہ میں پندرہ سال سے شہادت کی آرزو میں ہوں ۔ (ماچہ می گو یہم ص۲۲) ان کے بعض دوستوں نے ان سے یہ درخواست کی کہ اپنے اعمال پر مافی ما نگ لیں تا کہ ان کو پچانسی نہ دی جائے ۔ لیکن انھوں نے جواب دیا کہ میں نے جو مل خدا کے لئے کیا ہے ۔ اس سے معانی نہیں مانگوں گا آخر کار پچانسی کا دن آ گیا اور ۹ اگست ۱۹۲۲ میں طلوع آفتاب کے وقت سید قطب اوران کے دوستوں کو چھانسی کے مقام پر لے جایا گیا۔سید نے سراٹھا کے اور گشا دہ وخندان چہرے سے فوجیوں کو مخاطب کیا اور کہا کہ اقبال لا ہوری کے شعر کا ترجمہ ہے : میں شمصیں مؤمن انسان کی علامت بتار ہا ہوں کہ جب اس کوموت آتی ہے تو وہ ہنس کر مرتا ہے۔خداان کی روح کو شادر کھے۔ان کا راستہ اور مشن جاری وساری رہے۔

سيدقطب كآثاراورتأ ليفات

الدين مجتبوي، تهران، انتشارات مرتضوي، ۲۳ ۳۲، ۴۴ ۴۴ ص ۸ \_عدالت اجتماعی دراسلام : مباحثی درز مینه بای جامعه،اقتصاد، سیاست وحکومت، ترجمه و توضيحات سيديادي خسر وشاہمي ومحد على گرامي، تهران، کليه شروق، 9 ۲۰،۱۳۰ ص ٩- فاجعه تدن ورسالت دراسلام ، ترجمه على حجق كرماني ، تهران، شغل دانشجو ، ٢-٣١٣، ۲۵۵ ۱- فى ظلال القرآن: ترجمة محموعلى عابدى، تهران، مركز نشرانقلاب، ٢٣ ١٢ اا به ما چه می گوییم : ترجمه وتغسیر از بادی خسر و شاہمی ، تہران ، دفتر نشر فرہنگ اسلامی ، • ۲۳۷ ش، • ااص ٢١ ـ نامه سيد قطب به خوا ہرش آمنہ: ترجمه جلال معروفيان ، تہران نشر احسان ، ١٣٨١ش ، ۵۳۵ سايه نشانه ماي راه، ترجمه محمود کمی، تهران، نشراحسان، ۲۵۶ ش) ۲۵۶ ص شعور اتحام ۳۱- ویژگی مای اید یولوژی اسلامی، ترجمه محمد خامنه ای تهران، کیهان، ۱۳۳۶، ۱۳۳۹<sup>0</sup> اسى طرح بەكتابىيں: ا- امریکه از دیدگاه سید قطب: ترجمهٔ صطفیٰ اربایی، تهران، نشراحسان، ۲۷۱ش، ۲۶۵ص ۲\_سيد قطب داشعاراد: تأليف عبداللدرسول نژاد، تهران، نشراحيان، ۲۷۷۱ش، ۱۷۲۹ ۳\_سیدقطبازولادت تا شهادت: نوشته صلاح عبدالفتاح خالدی، ترجیه کیل بهرامی نیا، تهران، نشراحسان، • ۱۳۸ ش، ۲۱ کص ۳ - بررسی مقایسه ای مفهوم عدالت مطهری ، شریعتی ، سید قطب : مؤلف علی رضا مرامی ، تهران، مرکز اسنادا نقلاب اسلامی، ۸ ۲۳۱ش، ۲۹۱ص ٥- متفكر نابغه اسلام : سيف الله رحيمي مزرعه شيخ ، مشهد مؤسسه انتشارات خاتم ،

الفذكتاب منتقبل الثقافة في مصر: سيدقطب، قام ه، ١٩٣٩م ( اس كتاب ميں ط<sup>حسي</sup>ن کی دمستقبل الثقافة 'کتاب پر تنقید کی گئی ہے۔) ۸ \_ الأطياف الاربعه: سيد قطب، قاہرہ ،نشر جامعين ، ۱۹۴۵م ( اس كتاب ميں ان ك بھائیوں اور بہنوں جمیدہ، امینہ، محمد اوران کے اپنے پا دداشتیں ہیں۔) ٩۔ طفل من القربہ: سید قطب، قاہرہ ،نشر جامعین ، ١٩٣٦م (یہ کتاب سید کے بچینے سے لے کر قاہرہ کے سفراوران کی زندگی کے تفصیلات پر شتمل ہے۔) ۱۰ المدینه المسحورہ: سید قطب ، قاہرہ ، دار المعارف ، ۱۹۳۲ م (شہر پار اور شہر زاد کے درمیان عشقی کہانی کے بارے میں ہے۔) اا-العداله الاجتماعيه في الإسلام : سيد قطب ، قاہرہ ، داراحياءالكتب العربيہ،۱۹۲۴م (يهر کتاب عدالت اجتمائی در اسلام کے عنوان فارسی زبان میں ترجمہ ہوئی اور اب تک بیہ کتاب ۲۵ بار شعور اتحاد شايع ہو چک ہے۔) ٢ ـ معركة الاسلام والرأساليه: سيد قطب، بيروت ( اس كتاب كا آية الله سيد ثم شيرازي نے فارسی زبان میں ترجمہ کیا ہے اور اسلام دسر ماہید ارک کے نام سے تہران میں شایع ہوئی ہے۔ ) ٣٢-السلام والعالمي والاسلام : سيد قطب، قاہرہ ، دارالکتاب العربي ، • ١٩٥٨م ( اس کتاب میں عالمی امن کے سلسلے میں حائل مشکلات پر بحث کی گئی ہے۔) ، اینسیر فی ظلال القرآن : سید قطب ، بیروت دارالشروق ، ۱۶ میاراق ، ۲ جلد ( سید نے التصويرالفني في القرآن كتاب كي تأليف كوجاري رکھتے ہوئے یہ فیصلہ کیا کہ یور یے قرآن کی جہادی تفسیر کرے۔اس تفسیر کے ہم صلے ہیں: پہلا مرحلہ: فی ظلال کے عنوان سے ان کے مقالات مجلّہ المسلمون میں شایع ہوئے جن کا سلسلہ ۱۹۹۱ء تک جاری رہااور سید نے سورہ بقرہ کی ۱۰۱۳ یتوں کا ترجمہ کیا۔ دوسرا مرحلہ: وہ تھا جب سید نے بہارادہ کیا کے پورے قرآن کی ایسی تفسیر کریں جوایک مستقل کتاب کی صورت میں سامنے آئے۔ اس کے پہلے جزء کو دارا حیاء اکتب العربیہ نے قاہرہ میں

شالیح کیا اور ۲۹۵۹ یو تک اس کے ۱۷ پارے شالیح ہوئے ۔ تیسرا مرحلہ: ان کے جیل کے دوران کے متعلق ہے جس میں انھوں نے پور فر آن کی تفسیر کی ۔ چوتھا مرحلہ اس تغییرات سے مر بوط ہے جو مسید نے اس تفسیر میں انھیں میں انھوں نے بیل ۔ مانھوں نے جیل میں اپنے بارے میں سوچا کے مجھے کیوں جیل مسید نے اس تفسیر میں انجام دیتے ہیں ۔ انھوں نے جیل میں اپنے بارے میں سوچا کے مجھے کیوں جیل میں ڈالا گیا اور آخر کا راس کی علت انھیں اپنی جہادی وا نقلابی تح کی میں نظر آئی ۔ اسی لئے انھوں نے بیل میں ڈالا گیا اور آخر کا راس کی علت انھیں اپنی جہادی وا نقلا بی تح کی میں نظر آئی ۔ اسی لئے انھوں نے بیل ڈالا گیا اور آخر کا راس کی علت انھیں اپنی جہادی وا نقلا بی تح کی میں نظر آئی ۔ اسی لئے انھوں نے بیل دالا گیا اور آخر کا راس کی علت انھیں پنی جہادی وا نقلا بی تح کی میں نظر آئی ۔ اسی لئے انھوں نے بیار اور کی کہا کہ میں ڈالا گیا اور آخر کا راس کی علت انھیں اپنی جہادی تفل ہی تح کی میں نظر آئی ۔ اسی لئے انھوں نے بیل راز دوں کی جہادی عنی تر آن کی جہادی تفسیر کھیں ۔ پہلے قر آن کے آخری ساپار ے اور پھر پہلے ما پر اوں کی جہادی عنوان سے تفسیر کی اور دارا حیا ء الکت العربیہ انتشار ات نے اسے شایع کیا ۔ جس کی پر اوں کی جہادی عنوان سے تفسیر کی اور دار احیا ء الکت العربی اند شار ات نے اسے شایع کیا ۔ جس پر پر وال کی جہادی عنوان سے تفسیر کی اور دار احیا ء الکت العربیو اند تری ہیں کی ہے کہ پر میں باقی پاروں کی تفسیر ہیں لکھو پائے ، کیونکہ جیل ہی میں ان کی پھانسی کا تھم ہو کی ہیں باقی پاروں القر آن اب تک بہت شائع ہوئی ہی میں ان کی پھانسی کا تکھم آگر ہو پر ایک ہوں ، ترکی ، فارتی ، اردو اور آسی بیش زبانوں میں تر با دوں الگر ہو کی ہوں ہیں ترکی ، فارتی ، اردو اور آسی پر بانوں میں تاں کا ترجمہ ہو چکا ہے۔)

#### منابع ومأخذ

۱- آینده در قلم واسلام، ترجمیعلی خامندای، تهران، دفتر نشر فر بنگ اسلامی، ۱۳۳۹ش ۲- ترجمه صطفی اربابی، چرااعدام کردند؟ سراوان، کتاب فروشی خالد بن ولید، ۱۹۳۳ش ۳- دائر المعارف بزرگ اسلامی، زین نظر کاظم بجنور دی، تهران مرکز دائره المعارف بزرگ ۱۳۷۱ش، ح ۲- رئیج بن بادی عمیری، مطاعن سید قطب فی اصحاب رسول الله عربستان، ۱۹۹۷م، ۵- ژیل کوبل پیا مبر وفرعون ۲- سید قطب قاہره طفل من القریة ، نشر جامعین ۱۹۹۲م

اسلامی، + ۲۷ اش ۸ \_ سید قطب ، ویژگی های اید یولوژی اسلامی ، ترجمه علی حجق کرمانی ، تهران ، انتشارات اسلامي، بي تا ۹\_سید بادی خسر وشاہی ،فصلنا مہ تاریخ فر ہنگ معاصر ،ش۲ • ا- صلاح عبد الفتاح خالدى ، الشهيد سيد قطب من الميلاد الى الاستشهاد ، دشق ، دارالفكر ۱۹۹۹م بص۴۲ اا\_عدالت اجتماعی دراسلام: مباحثی درز میندهای جامعه،اقتصاد، سیاست وحکومت ۔ترجمہ و توضيحات سيد بادى خسر وشاہى ومحد على گرامى ، تہران كليبه شروق ٩ ٢٣١ ش ۲۱\_محدمسجد جامعی، زمینه نظیر سیاسی درقلم توشیع توسنن شعور اتحاد .. بال اول شاره ا (تمام)

عالم اسلام كاتحارف

اسلام، مليشيامين

ک عبدالمجید ناصر داودی ا ترجمه: سيد شجاعت حسين گويالپوري ترقی یافتہ اسلامی ممالک میں سے ایک ملک ملیشیا ہے جوایشیا کے جنوب مشرق میں واقع اسلام مليشيا مير ہے۔ جیسے ہی اس سرز مین پر اسلام آیا اس کے اطراف کے جزیروں جیسے انڈونیشیا ، فیلیپین ، اور تھائیلنڈ میں بھی پہنچااور بڑی تیزی کے ساتھ وہاں کی عوام کے دلوں میں اتر گیا۔ اسلام اس سرز مین پر مسالمت آمیز طریقے سے مہما جرت اور تجارت کے ذریعہ پہنچا اور وہاں کی اہم اور اصلی قوم یعنی مالا یوکو اس نے اپنی طرف جذب کرلیا اور آ ہت ہ آ ہت ہوان کے افکار ، ثقافت اوراجتماعي زندگي كاجزءلاينفك بن گيا۔ سامراجی طاقت کے مقابلہ میں مقاومت کا آغاز بھی مسلمانوں اور اسلامی ثقافت واقد ار کے ذریعہ ہوااور آج بھی وہ نہ بیر کہ صرف گھریلوزندگی اور اس علاقے کے مسلمانوں کی ثقافت اور آ داب ورسوم کی شکل میں نظر آتا ہے بلکہ اجتماعی اور سیاسی مسائل میں بھی اس کی اہمیت بڑھتی جارہی ہے۔ دیگرادیان والے جیسے بدھسٹ ،عیسائی اور ہندووغیرہ بھی اس کی بالاد تی کے قائل ہیں۔ملیشا

کی ترقی میں خاص طور سے تعلیم ، رفاہ اجتماعی اور اقتصادی سلسلے میں سیاسی رہبران بھی کہتے ہیں اور مذہبی رہبران بھی کہ میساری ترقی اس اسلامی ثقافت وافکار کی وجہ سے جوملیشیا کی عوام پر غالب ہے۔ ملیشیا ایک مشہور اور ترقی یا فتہ اسلامی ملک ہے جس نے آخری دہائیوں میں ترقی یا فتہ اور بڑے مالدار ملک کی حیثیت سے اپنی شناخت بنائی ہے، اسی ترقی اور امن وامان کی وجہ سے اس کو پہلے اسلامی کا نفر انس کی ریاست بھر عدم وابستہ مما لک کی ریاست ملی اور علاق کی وام پر نال قوامی مسائل میں بھی اس کا کر دارا ہم ہو گیا ہے اور آخری دہائیوں میں دو ہڑ بے خطر ایک جنوب مشرقی ایشیا کے اقتصادی برحان اور دوسر بے سونا می کے زلز لے سے بہت کم اس کو نقصان پڑچا تھا، اسی وجہ سے اپنے ہوت سارے ہمسایہ مما لک کے برخلاف اقتصادی اور سیاسی ترقی کی طرف گا مزن ہے۔

ملیشیا کا جغرافیہ یدلک ایشیا کے جنوب مشرق میں داقع ہے، تھائیلنڈ اس کے ثنال میں اور جنوب مشرق میں انڈ ونیشیا ہے، دریائے چین اس کے مشرق میں اور بحر ہندا ور بحر کا ہل اس کے جنوب مشرق میں ہیں۔ اس ملک کی مساحت ۲۳۳۰ میں کلومیٹر ہے اور اس میں تین اہم جزیرے سارا داک، مالایا اور صباح ہیں اور مشہور ندیاں '' پاہتک'' اور'' کلا نتمان'' ہیں۔ جو جنوب چین سے جا کرماتی ہیں۔ ۵۵ نی صدر مین پر جنگل ہے، یہاں کی آب و ہوا گرم و مرطوب ہے آٹھ ہزار قشم کے یہاں نبا تات ہیں جن میں ۲۰۰۰ ہو تم کے درخت ہیں۔ یہاں کی آب دو اگر ما و مرطوب ہے آٹھ ہزار قشم کے یہاں نبا تات ہیں پنچ پاتی ہیں، گرچہ آخری دہائیوں میں شدید آندھی اور طوفان نے ان کو نقصان پہنچایا ہے۔ ملیشیا میں رہنے والی قو میں ملیشیا میں رہنے این کے تو مشرق کے پانی کے راستے میں واقع ہے، اس کا جائے وقو گرا عث بنا کہایشیا کی مختلف قومیں اس سرزمین پر آئیں۔ یہاں اہم چار قومیں رہتی ہیں۔ارانگ اصلی ، مالا یو، چینی،اور برصغیر ہند سے آنے والے۔

تعداد کے لحاظ سے سب سے کم ارانگ اصلی ہیں ، یہ قوم تین گروہ میں تقسیم ہوتی ہے جا کیوں ، سانگ اور سنوئی ، ان تینوں گروہوں کا دین و ثقافت ایک نہیں ہے ، کچھ نے اسلام قبول اور اکثر سنتی مذاہب کے ہیرو ہیں۔

قوم مالا یوجس کی تعداد ملک کی آبادی کے آ دھے سے زیادہ ہے، سیاسی لحاظ سے سب سے زیادہ مضبوط ہے، وہ سب کے سب مسلمان اورا یک دین وثقافت وزبان کے حامل ہیں۔

ملیشیا کی دوسری قوم چینیوں کی ہے جوسات گروہ میں ہیں ، بعض صوبوں میں ان کی تعداد وہاں کی آبادی کی ایک تہائی ہے اور چوتھی قوم ہندوستان و پا کستان اور سری لڈکا ہے آنے والوں کی ہے۔ان کی تعداد ملک کی آبادی کا دسواں حصہ ہے ۔قوموں کے لحاظ سے سارے جزیرے کیساں نہیں ہیں ،زیادہ ترقومیں مشرقی جزیرے میں رہتی ہے، دوجزیرے ساراواک اورصباح میں ۳۵ قومیں نہیں۔

ملیشیا، ماضی کے آئینے میں

وہ جزیرے جنھیں آج ملیشیا کہا جاتا ہے اس کی سرنواشت اس کے اطراف کے ممالک انڈ ونیشیا <sup>فی</sup>لیپین ، سنگال اور تھائیلنڈ وغیرہ سے جدانہیں ہے ہزاروں سال سےلوگ وہاں رہ رہے ہیں۔

محکمہ آ ثار قدیمہ کی اطلاع کے مطابق تقریبا چھ ہزار سال سے پہلے سے ملیشین وہاں رہ رہے ہیں ۔زمانہ برنز ( دھات ) کا تمدن کہن اور دیگر ثقافتوں کے نقوش آج بھی وہاں موجود ہیں ۔ باوجود یکہ وہاں چینی پہلے پہنچ مگر ہندوستان کے تمدن وثقافت نے جس کی بازگشت دوقرن قبل ازمیلا د کی طرف ہوتی ہے اس علاقے کا احاطہ کر لیا اورانڈ ونیشیا کی طرح ملیشیا پر بھی اس ثقافت کا غلبہ رہا۔ بعد از میلا دایک ہزار سال تک ملیشیا کا مشرقی ساحل ہندوستانیوں اور دیگر مناطق سے آئے ہوئے افراد کی وجہ سے تغیر سے دوچا رہوتا رہا، چھوٹی چھوٹی حکومتیں لوگوں کے امور کو اپنے ہاتھ میں لئے ہوئے تھیں ، بعض منابع نے ان حکومتوں کی تعدادتمیں بتائی ہے۔ مختلف اقوام نے وہاں کے رہنے والوں کے ساتھ جواکثر مالا یو تھے، زندگی گز ارنے کی وجہ سے ان کی ثقافت کو اختیار کیا تھا۔

اسلام كاورود

## نيا تجربه:

ملیشیا میں اسلامی نقادت جو مسلمان تا جروں کے وہاں آنے ، ملایوں کے مسلمانوں سے ارتباط بر قرار کرنے اور اسلام قبول کرنے ، تبلیغ اور لوگوں کو اسلام کی طرف دعوت کے ذریعے پہنچا تھا ، پہلا تفادت ہے ایشیا کے جنوب مشرق ایشیا میں اسلام پہنچنے اور جنوبی ایشیا یعنی ہندوستان پر مسلمانوں کی لشکر کشی کے درمیان ہندوستان پر لشکر کشی کا بیدفائدہ تو ہوا کہ وہاں اسلام پہنچنے اور مسلمانوں کی سعی و کوشش کو مؤرخوں نے تحریر کیا ، شاعروں نے تبحید کی ، فقہاء نے تائید کیا اور خلفاء وسلاطین نے فخر و مباہات کر کے اس کو تاریخی حیثیت عطا کی مگر اس پر منفی اثر ات بھی مرتب ہوئے اور مسلمانوں کو ظاہری پیشروی حاصل ہونے کے ساتھ ساتھ اسلام کو شک و شبہ کی نظر ہے دیکھا جانے لگا۔ مشرقی جنوب میں مسالمت آمیز طور پر اسلامی نقافت کے پہنچنے کی وجہ سے مدتوں اہل قلم کی

اس پرنظر نہیں پڑی، اہل سیاست بھی یا اس سے بے خبر رہے یا اس سے بے التفاق برتی۔ اسلام قبول کرنے سیسلے میں بھی ملیشین اور ہندوستا نیوں کے در میان فرق تھا۔ ہندوستان میں اکثر سیماندہ طبقے نے اسلام قبول کیا تھا اور صاحبان علم، سیاست ، فر ہنگ اور صنعت کاریا جزید دینے والے اپن آئین پر باقی تھے یا ہندوستان کے جنوبی علاقے کی طرف چلے گئے تھا ور ہندوستانی تمدن و ثقاوت کو اپنے ہمراہ لے گئے تھے عملی طور پر ایک عرصہ تک اسلام کو غیر کلی دین سمجھا گیا جس کو پسماندہ طبقے نے اسلیم کیا تھا یا بزدلوں نے تلوار کے ڈر سے سر نیا زخم کیا تھا، جب کہ ملیشیا میں اسلام کو اشراف ، تجارا ور ساج کی اہم شخصیتوں نے قبول کیا تھا اور اس ثقادت کو انسانی زندگی کے لئے ضروری سمجھا تھا۔ ماج کی اہم شخصیتوں نے قبول کیا تھا اور اس ثقادت کو انسانی زندگی کے لئے ضروری سمجھا تھا۔ خرافات اور تفرقہ انگیز عقید سے سوگ رہائی پانے لگے، ثقافتی اور قومی تیج ہتی پیدا ہونے لگی اور سے لوگ عالم اسلام سے ملحق ہو گئے ، بیسب کچھ کی تخریب کاری ، ور این اور قومی تیج ہتی پیدا ہونے لگی اور سے اسلام نے نہ ہی کہ صرف ایک جزیرہ کے لوگوں میں میں میں اور تھا ہوں اور سے دیں اسلام کو ان ہوں ہوں ہوں سے نزدیک کیا جوایک دوسر ے سے دور بلکہ ایک دوسر ے کے مقابل تھے۔ اس خطے میں اسلام گرچہ دوسری اور تیسری ہجری میں پہنچا تھالیکن پندر ہویں صدی عیسوی یا نویں صدی ہجری کے بعد اس کو پیشر فت حاصل ہوئی تھی ، اس پیشر فت میں ہندوستان میں مغلوں کی حکومت اور مغرب میں صفوی اور عثمانی حکومت کا کر دار رہا ہے۔ اسلام نے تقریبا سارے ملیشین کو اپنی طرف جذب کرلیا تھا، مگر چونکہ اس علاقے میں چینی ، ہندی اور دیگر اقوام کی رفت و آمدر ہی لہندا بودھست ، ہندو اور سا مراجی طاقت کے قبضہ کے دوران عیسائی وہاں رہنے لگے اور ایک علاقہ انھیں سے خصوص ہوگیا اس کے باوجو داسلام کا غلبہ رہا اور وہاں اکثریت مسلمانوں کی ہے۔

مليشيااورسامراجي طاقنتي

سولہویں صدی عیسوی میں ملیشیا میں پر تخال آئے تھے، تھوڑی مدت کے بعد ستر ہویں صدی میں ہولنڈی آئے ان کے بعدانیسویں صدی عیسوی میں برطانیہ نے اس اسلامی سرز مین پر قبضہ کرلیا تھا، اس کے با وجود اسلام وہاں پر پھیل رہا تھا اور سامراجی طاقتیں نہ یہ کہ اس کے پھیلا و کو نہ روک سکیں بلکہ غارتگری، زورگوئی اور سرکوبی کے باوجود پھیلا و میں اور تیزی آگئی اورلوگ اسلام کے مختلف پہلو وں سے بہت زیادہ واقف ہو گئے۔

انیسویں صدی میں برطانوی حاکمیت کے زمانے میں عیسائیت کی بہت زیادہ تبلیغ ہوئی تھی، انھوں نے سامراجی اور مغربی طاقتوں کا سہارالے کر ہاسپیل ، مذہبی اور غیر مذہبی اسکول بنا کر اسلام کی تضعیف اورلوگوں کوعیسائی بنانے کی کوشش کی تھی ، مگر اس میں ان کو کا میا بی نہیں ملی اور ملک میں عیسائی اور چینیوں کی آبادی سات فیصد سے زیادہ نہ ہو تکی ۔ بہر حال سامراجی طاقت کے رہنے اور ان کی طرف سے ہونے والے گونا گوں مظالم کی وجہ سے ملیشیا کے جزیروں میں اسلامی اور تو می تیجہتی بڑھتی مگی اور وہاں کی عوام اسلامی تعلیمات اور دینی ثقافت پر جروسہ کرتے ہوئے سامراجی طاقت کے مقابلے کے لئے کھڑ ہے ہو گئے جس کا پر چم مسلمانوں ہی کے ہاتھوں میں تھا۔ ملیشیا کی آزادی میں اسلام نے کلیدی رول ادا کیا ہے اور ملک کو کلڑوں میں بٹنے سے بچایا ہے اور دیگر ادیان کے مقابلے میں جو ہر تری لوگوں کے دلوں میں اس کو حاصل تھی اس کی بنا پر ملک کوا یک رکھا ہے۔ میں جو ہر تری لوگوں کے دلوں میں اس کو حاصل تھی اس کی بنا پر ملک کوا یک رکھا ہے۔ 2014ء میں ملیشیا کی آزادی کے بعد سامراج کی شرارت کا سلسلہ نہیں رکا اور اس نے مسلح مقابل

مليشياميں وجوداسلام کی علامتیں

سامراج کوشکت کھانے اور اس ملک کے آزاد ہونے کے بعد ملک کے لئے اسلام ایک فرہنگ ساز اور مؤثر ترین دین ثابت ہوا اور دین مخالف قوم پرست گروہ کی کوششیں جن کو مغرب زدہ روثن فکروں کی پشت پناہی حاصل تھی ناکام رہیں اسی طرح چین کے ذریعے ملیشیا میں مقیم چینیوں کے درمیان جو بدھسٹ تھے کمیونزم کی ترویح بھی عوام پر غالب دینی جذب کو متأثر نہ کر سکی اور نہ ہی سیاست و معاشرے سے اسلام کو دور کر سکی ۔ لوگوں میں بید دینی اور معنوی جذب اس وقت بھی نظر آئے جب بید ملک سامراج کے قبضے میں (قرن ۱۹، ۲۰ میں ) تھا اور آج بھی جب وہ سامراجی پنچوں سے آزاد ہو چکا ہے۔

ملیشیا کی دو کروڑ کی آبادی میں ساٹھ فیصد مسلمان ہیں ، اس طرح وہاں کی اکثریت مسلمانوں کی ہے۔ان سب پر اسلامی ثقافت غالب ہے جو مندرجہ ذیل صورتوں میں نظر آتی ہے: ایحورتوں میں اسلامی حجاب کی رعایت خواہ وہ ملایو ہوں یا دیگر اقوام کی عورت ہو، اگر وہ مسلمان ہے تو اسلامی حجاب کی رعایت کرتی ہے۔ یہاں کی عورتیں بہت سا دہ لباس پہنچی ہیں اورزیور وغیرہ پہنچ میں قناعت سے کام لیتی ہیں ،حتی وہ افراد جو سیاسی اور علمی فعالیت انجام دیتے ہیں ماہ رمضان میں اذان کی آواز سنتے ہی اپنے نو کروں کے ساتھ رہت ہی سادہ غذا سے افطار کرتے ہیں ۔ ۲-شادی بیاہ، بیچ کی ولادت، طلاق اور مرنے کے وقت اسلامی تعلیمات پڑمل کیا جاتا ہے، ان مواقع پر اسلامی تعلیمات سے ہٹ کرکسی اور چیز کا وہاں تصور نہیں ہے۔ سامی تعلیمات سے ہٹ کرکسی اور چیز کا وہاں تصور نہیں ہے۔ سامی متاز علمائے دین، مذہبی معلمین اور حجاج کا مقام ومر تنہ یہاں کے عوام کی دینداری کی علامت ہے۔ ذرائع ابلاغ نے جب استعاری دوران کے ملیشین مسلمانوں کا جایزہ لیا تو لکھا:

'' و یہات کے علماء اسلام کے حقیقی نمائندے تھے، وہ ایتھے کا م پر نظرر کھتے تھے اسلامی علوم کی تدریس کرتے تھے، مراسم از دواج و مرگ کی نظارت کرتے تھے، جھکڑوں کا فیصلہ کرتے تھے۔ بیاروں کا علاج کرتے تھے۔ بیت المال کی حفاظت اور اسلامی ٹیکس کی جع آوری کرتے تھے۔ شادی بیاہ کے موقع پر سارے علما اور ثر وتمندوں کی پشت پناہی کی وجہ سے ان کا اثر ورسوخ بڑھ جاتا تھا۔ وہ حکومت کے زیر نظر کا م نہیں کرتے تھے اپنی شرعی ذمہ داری ادا کرتے تھے۔ وہ شافعی مکتب فقتہی سے ایستہ اور صوفی سلسلے سے مربوط تھے۔'

۲۰ ۲۰ میں میں نفوذ اسلام کی علامت ہے۔ مسلمانوں کے بارے میں میلشیا وَں کا حساس ہونا ان کے دلوں میں نفوذ اسلام کی علامت ہے۔ مسلمانوں کے بارے میں کسی سے بھی اس ملک نے تمجھو تنہیں کیا بلکہ ہمیشہ یہ کہا کہ ''اسلام کی ملک این اختلاف کو دور کریں اور متحد ہو کر دنیا کے اسلام کی مشکلات کو دور کریں'' کہا کہ ''اسلامی مما لک اپنے اختلاف کو دور کریں اور متحد ہو کر دنیا کے اسلام کی مشکلات کو دور کریں'' ان آخری دہائیوں میں مختلف مقامات پر مسلمان جن مشکلات سے دوچار ہوئے جیسے بالکان (بوسی ہرزگوئین) میں مسلمانوں کا قتل عام اور فلسطینیوں پر ہوئے مظالم، اس سلسلے میں ملیشیا نے بہت فعال اور دسوز انہ رو بیا ختیار کیا جس کی وجہ سے بعض مغربی مما لک نے اپنارڈ مل دکھایا تھا۔ اس ملک کے بارے میں کہا جا سکتا ہے کہ فلسطین اور افغانستان جیسے دنیا کے اسلام کے بین الاقوا می مسائل میں ملیشیا کے مسلمانوں نے ہمیشہ مثبت قدم اٹھایا ہے۔ دوسری جگہوں کے مسلمانوں کی بہ نہیت ملیشین این مسلمان ہونے پرزیادہ فخرکرتے ہیں۔ وہ کر دار کے اینچھاور جن اور کی تھوں کہ ہوں

### زندگی گزارتے ہیں ۔ مذہبی گروہ صلح وصفا کے ساتھ رہتے ہیں ،ملیشیا میں مسلمان ہونا افتخاراور عزت نفس کا باعث ہے۔

#### دین وسیاست

ملیشا میں دین و مذہب ایک خاص اہمیت کا حامل ہے، وہاں کی مذہبی تحریکیں<sup>در جنب</sup>ش دعوت' میں خلاصہ ہوتی ہیں، اس تحریک کا ہدف غیر مسلمانوں کے در میان صرف اسلام کی تبلیغ کرنا نہیں ہے بلکہ ان کی کوشش ہوتی ہے کہ اختلافی موضوعات کوختم کر کے مسلمانوں کے در میان اتحاد و ہمبتگی پیدا کریں ۔ ایک چھوٹا سا شدت پسند گروہ بھی ہے جو غیر مسلم خاص طور سے ہندوؤں کی عبادت گا ہوں اور پولیس چو کیوں پر حملہ کرتا ہے ، مگر ان کی کوئی گنتی نہیں ہے اور نہ ہی لوگوں کے در میان ان کی کوئی اہمیت ہے۔

ملیشیا کے آئین کے مطابق یہاں کارشی دین،اسلام ہے۔لیکن عوام انتخاب دین اور مراسم دینی کے انجام دینے میں آزاد ہے ،حتی دیگر مذاہب کے افراد کواپنے ہم مذہب کے درمیان تبلیغ کرنے کی اجازت ہے۔

بادشاہ ، وزیر اعظم اور صوبوں کا حکمراں مسلمان ہی ہوگا ، لیکن ضروری نہیں ہے کہ کیبنیٹ میں سب کے سب مسلمان ہوں ، غیر مسلم بھی اس میں رہ سکتا ہے ۔صوبوں کا حاکم مذہبی رہبر کی حیثیت رکھتا ہے ، بادشاہ اور مذہبی پیشواصوبوں کے حاکموں میں سے یکے بعد دیگر ے انتخاب ہوتے ہیں ۔ ملیشیا کی حکومت نے ملک کی حفاظت اور مذہبی اختلاف کورو کنے کے لیے ''شورائے ملی اسلامی'' اور'' فتوا کمیٹی'' جیسے مختلف ادار بے بنائے ہیں جو مسلمانوں کی فعالیت کی نگر انی کرتے ہیں ، اس طرح مذہبی امورکو حکومت کے ساتھ ہما ہنگ کرتے ہیں اور دینی کتا ہیں ، مذہبی فتاو ہے مساجد کی فعالیت اور دینی مدارس کواپنے زیر نظر رکھتے ہیں۔ ثقافتی مسائل میں ملیشیا کی حکومت کی بیسیاست رہتی ہے کہ اس بات کو ثابت کرے کہ اسلام نفع بخش دین اور جمہوریت سے سازگار ہے، اسی طرح اخوت اسلامی، غیر مسلمانوں کے ساتھ اچھاسلوک، صدافت، امانتداری، نظم وضبط، اتحاد و ہما ہنگی، نظافت و پاکیزگی اور بزرگوں کا احترام جیسے بعض اسلامی اقد ارکی اشاعت، معاشر حتی غیر مسلمانوں کے لئے مفید ہے، اسی لئے ملیشیا کی حکومت شدت پیند نظر بے کی مخالف ہے اور اس کو اسلام کے جمہوری نظام کے مغاربی محصق ہے۔

زبان اوررسم الخط

ملیشیا کی رسی زبان مالا یو یا یا با سامالیز یا ہے، پورے ملک میں یہی زبان بولی جاتی ہے۔ برطانیہ کے قبضہ کرنے سے پہلے میزبان، عربی رسم الخط میں کبھی جاتی تھی ، عگر برطانیہ کے قبضہ کے بعد سامرا ہی اور اسلام مخالف سیاست کی وجہ سے اس کا رسم الخط میں کبھی جاتی تھی ، عگر برطانیہ کے قبضہ کے بعد میں ابھی بہت سار عربی الفاظ پائے جاتے ہیں۔ اس ملک کی دوسری زبان انگریز ی ہے، مختلف قو میں مختلف زبانوں میں با تیں کرتی ہیں جن ملک کی ترقی میں اسلام کا کر دار ملک کی ترقی میں اسلام کا کر دار ملک کی ترقی میں اسلام کا کر دار ملی پڑ ہیز کرتے ہیں، دنیا کی بے نظیر مناروں والی سب سے بڑی مسجد ملیشیا کے پایتے سے کوال لا میور میں ہنائی گئی ہے۔ ہن ان گی گئی ہے۔ دونوں ملکوں کے روابط میں تخی پیدا ہوگئی تھی ، عگر اس کے حق میں لا ہہ کی عدالت کے فیصلے ادر ان



بيروني كتابين اس حصہ میں ان جدید فارس وعربی کتابوں کا تعارف کرایا گیا ہے جواتحاد بین المسلمین کے موضوع پرکھی گئی ہیں۔ 🗘 استراتژی تقریب بین مذہب اسلامی سازمان ایسکوجس کا مرکز تونس میں ہے اس نے ادھرابھی جلد ہی ایک کتاب شائع کی ہے جس كاعنوان ب2 استراتيجية التقريب بين المذاهب الاسلامية ''(اسلامى مذاجب ) درمیان ایک دوسرے سے قریب ہونے کی تحریک ) جس میں دنیا بھر کے مسلمانوں کے نز دیک ہونے اور آپس میں تفرقہ اوراختلاف سے پیچنے کے طریقۂ کاراور نظریات کو پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ یہ کتاب چھ(۲)فسلوں پر شتمل ہے۔مندرجہ ذیل باتیں اس کتاب کا اصل موضوع ہیں: ''اختلاف کی شناخت اور اسلامی مذاہب کوایک دوسرے سے قریب کرنے کی کوشش'' ·· تقريب کے عناصر و مفاتيم اور اس کے منابع ·· · ' اسلامی مذاہب میں تحول و تبدیلی · ·

جديداشاعتين

تقریب اسلامی کی فضا اور میدان'' <sup>دو</sup> تقریب کے اغراض اور تقریب مذاہب اسلامی کومملی جامہ پہنانے کاطریقۂ کار'

آیسکو کے مدریکل (اڈیٹر) اس کتاب کے مقدمہ میں اس کے تالیف کئے جانے کا مقصد یوں تحریر کرتے ہیں: اس کتاب کا مقصد عالم اسلام میں بعض مذہبی اور فقہی مورد کو متحد کرمانہیں ہے، اس لئے کہ ان اغراض کے حصول میں ایسی سوچ اورفکر ہے جس کو حاصل کرنا مشکل اور حقیقت سے دور ہے بلکہ جہاں تک ممکن ہو سکے مذاہب اسلامی کے درمیان اختلاف کوکم کیا جائے اور پہلے مرحلے میں اسلام کی دواصل کتاب وسنت کے پیش نظر اسلامی اخوت و ہرا دری کی حوصلہ افزائی کی جائے اور پھرایسے معاشر بے کی پشت پناہی کی جائے جو اسلامی اتحاد کی راہ میں قدم ہر دھا کیں۔

اخوت اسلامی "الاحو ق الاسلامية "،جس کے مولف عبداللّٰہ ناصح علوان بیں اس کتاب کوا نتشارات "دوارالسلام لطبع والنشر دشق"، نے دوبارہ شائع کیا ہے، مولف نے اس کتاب میں اخوت و برادری کے فضائل اور اس کی شرطوں کو خدا وند تعالیٰ کی نگاہ سے بیان کیا ہے۔ مولف نے دوسرے حصے میں اسلام کی نظر میں برادری کے حقوق اور نتیجوں کی تحلیل کی ہے، ناصح علوان نے اس کے بعد والے حصے میں ایثار اور عطوفت و مہر بانی کے ساتھ اسلامی معاشرے کی یا کدارزندگی کے کچھ تاریخی نمونے پیش

🗘 اسلام اور مسلمان

کئے ہیں۔

عبداللدآل يوسف في 'الاسلام والمسلمين: (السنة ، الشيعة ، السخوارج ، الاباضية ) يعنوان ب ٢٩٩ صفحه پر شتمل ايك كتاب كهي جس كوانتشارات' دار السوسول الاكوم / المحجة البيضاء '' (لبنان) في شائع كيا-

اس کتاب کو چھ (۲) باب میں تقسیم کیا گیا ہے جس میں مذاہب اسلامی کے بعض موضوعات اورعقائد کی تحلیل پیش کی ہے۔ پہلے باب میں عرب سر زمین کی تاریخ ، جاہل عربوں کے زندگی بسر کرنے کا طریقیہ، حجاز کا علاقه،اہل حجاز کےافکاراورقتبیلہ قریش کے طرززندگی پرروشیٰ ڈالی ہے۔ دوسرے باب میں پیخیبراسلام کی بعثت کے زمانے میں جزیرۃ العرب ، ہاشی خاندان ، حضرت محمر مصطفی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اوران کے اصحاب کواذیت وآ زار پہنچانا ، طائف کا سفراور مبعث عقبہ اوریثر ب(مدینہ) کی طرف ہجرت کے واقعہ کوذکر کیا ہے۔ تیسر بے باب میں اسلامی حکومت کے متعلق تحلیلی بحث کی گئی ہے۔ جس میں مصنف نے حکومت اسلامی کا برقر ارکرنا ،جنگیں اور رسول اکر مصلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کی بیاری اوران کی وفات کے بارے میں کفتگو کی ہے۔ پھر آنخضرتؓ کے بعدامتوں کے بارے میں آنخصرت کی پیشین گوئیاں اور اس کے بعد سقیفہ بنی ساعدہ کی تحقیق پیش کی ہے۔ چوتھاباب اسلامی عقائد،شیعیان علی علیہ السلام کا تذکرہ، رسول خداصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ابلېيت عليهم السلام كامذ جب ،صحابہ،خوارج ،اباضي مذ جب، زيد بيدوا ساعليه مذ جب، شيعه دواز دہ امامي اوران کے عقائد وخصوصیات سے مخصوص ہے۔ بانجوان باب شيعون كى اچھى درك فنهم ،عبداللدابن سبا كاافسانہ،اسلام كى مشرقى سرزمينوں یر مغلوں کے حملے کی علت ،حضرت مہدی کے بارے میں شیعہ دواز دہ امامی پرافتر اوالزام کے بیان سے خصوص ہے۔ آخری باب میں اہل سنت کے عقید ہے ، اہل رائے وحدیث کا مسلک ، امام مہدی منتظرّ کے متعلق اہل سنت دالجماعت کاعقیدہ اور اہل سنت کے نز دیک تقیہ اور اہل ہیت کی فضیلت کا ذکر ہوا -~ اس کتاب میں مصنف کی کوشش رہی ہے کہ صدراسلام میں شیعہ امامیہ کے وجود کے بارے

میں تطبیقی بحث کریں۔

🗘 اسلام دررویاروی با براندازی

د اكر حلمى قاعود مصرى تحقق في اين كتاب " الاسلام في مواجهة الاستصال "مي موجودہ دور میں اسلام کی حالت کو بیان کیا ہےانھوں نے ان تمام کوششوں اورامور برنقادی کی ہے جو اسلام کا مقابلہ کرنے ،اصل دین کوفراموش کر کے اس کی جگہ کسی اوراسلام کور کھنے اوراصل اسلام کی صورت کومخدوش کر دینے کی غرض سے مختلف موضوعات کے تحت اپنے سیاسی ، اقتصادی ،فکری اور فرہنگی اغراض ومقاصد کو مقق کرنا چاہتے ہیں۔ اس کےعلاوہ ان سعی دکوششوں کا جواب اوراس کےعوامل کوبھی پیش کیا گیاہے جواسلام اور مسلمانوں کی دشمنی کی شدت میں اضاف کاباعث ہوئے ہیں۔ انھوں نے آگے چل کر غیروں کی ذہنیت بدلنےاوران کے تصورات کو درست کرنے کے شعور اتحاد لئے کچھ تجویز س بھی پیش کی ہیں اس کتاب کوانتشارات'' دارالتوزیع والنشر الاسلامة'' مصر نے شائع کیاہے۔ 🗘 شالی افریقہ کے شیعہ الشيعة في شمال افريقيا ، جاسم عثمان مرغي في شمالي افريقه ، سودُان ، ليبيا ، تونس ، الجزائر ، مغرب اورموریتانی میں شیعوں کی تاریخ کے متعلق تحقیق کی ہے،مصنف نے کتاب حاضر میں شیعوں کی ادریسیہ حکومت اور مہدیوں کی حکومت اوران حکومتوں کے دوران پیش آنے والے واقعات کے ارے میں گفتگو کی ہے۔اس کے بعد فاطمیوں کی حکومت جو حکومت مہدیداور حکومت علویہ کے نام سے مشہور تھی اور وہ عرب کے مغربی علاقہ میں برسراقتد اررہی ہے کا جائزہ لیا ہے مصنف نے ان بزرگوں اورمشہورا دیوں کے حالات زندگی کوبھی بیان کیا ہے جنھوں نے شیعیت کے پھیلانے میں

🗘 کل اور آج کے اہل سنت کے فرقے

صالح الوردانی کی کتاب'' فرق اہل السنۃ ، جماعات الماضی و جماعات الحاضر' جوابھی جلد ہی چیچی ہے اس میں انھوں نے اہل سنت کے فرقوں کے درمیان ہونے والے اختلا فات کی تحقیق اوران فرقوں کے درمیان پیش آنے والے حوادث میں حکام وقت کے کردار کے متعلق گفتگو کی ہے۔

ان مسائل کی تحقیق سے مصنف کا مقصد ہیہ ہے کہ ان نقوش وخطوط کو پچوایا جائے جو سیاست اور فرقہ گرائی کے عنوان سے مسلمانوں کے سرجعلی روایات تھوپ کران کو حقیقت دین سے دور رکھ کران کے درمیان تفرقہ اندازی کرتے رہے ہیں جس کی وجہ سے مسلمانوں کے درمیان غلط اور فاسد عقائدرائح ہوئے۔

یہ کتاب ا∠اصفحات پر مشتمل ہےاور اس کو انتشارات'' دار المدی'' دمشق نے شائع کیا ہے۔

🗘 بعض اسلامى مذا بهب كى تحقيق

''مذاهب اسلامیة فی المیزان ، رؤیة معاصرة ''اس کتاب کے مؤلف محمود اسماعیل ہیں اور'' دارالقلم' نے اس کوشائع کیا ہے اس کتاب میں مؤلف کی کوشش رہی ہے کہ تاریخ اسلام سے بنی امیدادر بنی عباس کی حکومت کے مخالف گروہ کی سیاسی کار کردگیوں کے چند نمونے بیان کریں اس بنا پر کہ حق وشریعت سے منحرف تھے گویا دوسر لفظوں میں یوں کہا جائے کہ مولف کی نظر میں اس دور کی مخالف پارٹیوں کی کار کردگی اسلامی تعلیم کے مطابق تھی جسیا کہ اقتصادی اوراجتماعی لحاظ ے اس دور کی حالت کو بیان کیا جائے گا۔ اس طرح سے مصنف نے مذہبی آراء ونظریات اور سیاسی وسماجی کار کردگی کے در میان را بطے کوبھی بیان کیا ہے اور اس حالت کے پیش نظران کی کار کرد گیوں کی تحقیق پیش کی ہے۔ البتہ مصنف نے تمام سری ونخفی کار کردگیوں کی طرف اشارہ نہیں کیا بلکہ خوارج ، مرتجدید ، معتز لہ، قر امطہ جیسے دیگر فرقوں کی فعالیت اور کار کردگی کی تحقیق کی ہے۔

🗘 امریکہ کے بر اعظم میں اسلام اور سلمین

ید کتاب امریکہ کے بر اعظم میں اسلام اور سلمین ( ISLAM ETLES MUSULMANS DANS LE CONTINENT AMERICAIN)مقالات کا مجموعہ ہےجس کی بارہ (<u>۱۲</u>)فصلیں ہیں احمد مختارا مبو (پیرس میں پیسکو کے رئیس کل اور مغرب میں باد شاہ اکیڈمی کے ممبر )اور علی کتانی (کورڈ ویا ی اسپین میں ابن رشدا نٹرمیشنل یو نیور سٹی کے رئیس ) کی in al راتط نظارت میں بہ کتاب کھی گئی ہےاورامریکہ میں مسلمانوں کی نظر میں اس کتاب کو بڑی اہمیت دی جاتی ےاورا سے نمبرا یک کے منابع میں سمجھا جاتا ہے۔ اس کتاب کی پہلی فصل کے محرر عبداللہ حکیم کو یک (ٹورنٹویو نیور سٹی میں تاریخ کےاستاد ) ہیں ، دوسری فصل کوداؤد دحسن ( کناڈایو نیور سٹی کے استاد ) نے تحریر کیا ہے جس میں محرر نے کناڈا میں اسلام اورمسلمانوں کے متعلق گفتگو کی ہے کناڈ اے مختلف ادبان اوراس ملک میں مسلمانوں کے داخل ہونے اور کناڈا دالوں کے اس دین سے ملحق ہونے اور مسلمانوں کی اقتصادی داجتماعی موقعیت کی تحقیق کی ہے۔ تیسری فصل کو( شیکا گومیں انٹرنیشنل ڈیارٹ منٹ کے رئیس اور یونا ئیٹڈ اسٹیٹ کے الین یونیورٹی میں انگش اور دیگر برونی زمانوں کے ادارہ کے ہیڑ)ان چندافراد نے مل کرنجر پر کیا ہے۔ اس میں تفصیل سے امریکہ میں مسلمانوں کی حالت اوران کے وہاں وارد ہونے کی کیفیت ،صوفی

گری اور دیگراسلامی پارٹیوں کے مسائل پر بحث و گفتگو کی ہے۔ چوتھی فصل امریکہ کے سیاہ پوستوں کے درمیان اسلام گرائی ہے مخصوص ہے جس کو اسلام آباد پاکستان میں اسلامی ادارے کے رکیس کل ظفر اسحاق انصاری نے لکھا ہے۔ پانچویں فصل میں علی کتانی کی تحریر اور الجزائر (کارائیب) میں اسلام و مسلمین کے بارے میں تحقیق ہے۔

چھٹی فصل میں علی کتانی نے آرجنٹینا ملک میں اسلام وسلمین اور ساتویں فصل میں برازیل کے مسلمانوں کے دارد ہونے کی تاریخ اوران کی معانثی وساجی حالت اور کلچر کو بیان کیا ہے۔انھوں نے بعد دالی فصل میں شالی امریکہ میں اسلام اور مسلمانوں کے بارے میں گفتگو کی ہے۔اس طرح سے اس کتاب میں امریکہ میں مسلمانوں میں مسلمانوں کی تاریخ اوران کے متعلق بہت ہی معلومات فراہم کی ہیں جس کوا مریکہ میں اسلام ومسلمانوں کے بارے میں دائرۃ المعارف (انسائیکلو پیڈیا) جانا جاتا ہے بیہ کتاب ۲۴ بے صفحات پر مشتمل ہے اس کو'' مرکز الدراسات التاریخیتہ'' بیروت نے شائع کیا ہے۔

اسلام پراہل مشرق کے الزامات اور اس کے جوابات

'' افتسواء ات المستد قین علی الاسلام و الود علیها '' یدو اکثر کی مراد کی تالیف ہے جس کواد هرا بھی جلد ہی انتشارات' دارالکتب العلمیة' بیروت نے شائع کیا ہے اور ۲۲۴ صفحات پر شتمل ہے کتاب حاضر میں مشرق شناسی اور سا مراجیت سے ان کے روابط اور یہودیت کے متعلق تحقیق ہے، صاحب قلم نے اس میں مستشر قین نے فلسفے اور ان کے بعض نمو نے اور آثار کی تحقیق کی ہے، ڈاکٹر مراد نے اس کتاب کے دوسر ہے جزء میں ان کی ان کتابوں کے بارے میں گفتگو کی اعتراض بھی وارد کیا ہے۔

مصنف نے بعد کی بحث میں خاص طور سے امت اسلامی کومغرض مستشرقین کے مقابل بیداری ادرآگاہی کا ثبوت دینے کے متعلق بھی گفتگو کی ہے۔

🕼 اسلام عيسائيوں کې نگاه ميں

<sup>21</sup> الاسلام بعیون مسیحیة <sup>21</sup> جس کوطفی حداد نے انتشارات <sup>21</sup> الدار العربیة للعلوم<sup>21</sup> بیروت کی مدد سے شائع کیا ہے مصنف نے گیارہ (۱۱) باب میں اسلام کے بارے میں عیسا ئیوں کے عصر قدیم سے عصر حاضر تک کے پور نے نظریوں کو پیش کیا ہے۔

مصنف نے پہلے باب میں اسلام اور عیسائیت کی مشتر کہ تعلیمات کو ثنار کیا ، دوسرے اور تیسرے باب میں دوسرے مذاہب کے متعلق عیسائیت کے نظریتے کو بیان کیا ہے ، چو تھے اور پانچویں باب میں عصر قدیم اور عصر حاضر میں مسلمانوں کے بارے میں عیسائیت اور گرجا گھروں (کلیسا) کے نظریتے کو بحث و گفتگو کا عنوان قر اردیا ہے، چھٹے اور سانویں باب میں بھی اسلام کی نسبت گزشتہ عیسائی اہل فکر ونظر کے نظریوں کو پیش کیا ہے۔ آگھویں باب میں بنیا دیر سی کے متعلق گفتگو کی ہے اور دور حاضر میں اس کی اہمیت کو بیان کیا ہے دائر میں باب میں بنیا دیر تک کے متعلق گفتگو کی تعلق گفتگو کی سے خصوص کیا۔ دسویں باب میں اسلام اور عیسائیت کے مشترک ( مشکل اور پیچیدہ ) الحاد جیسے مسائل ، ادیان کا جھگڑا، ۱۱ رسمبر سی میں اسلام اور عیسائیت کے مشترک ( مشکل اور پیچیدہ ) الحاد جیسے مسائل ، ادیان کا جھگڑا، ۱۱ رسمبر

🗘 جدید مسلمان

ایسکوادارے نے ابھی حال میں '' المسلمون الجد د' کے عنوان سے ایک کتاب شائع کی بخان ہے ایک کتاب شائع کی بے جس کے مولف '' امام محدامام' بیں جس میں اس آیت ﴿ سندریک م آیا تنا فی الأفاق و فی

انف سبع حتی یتبین لعم انّه الحق ﴾ کوثابت کیا ہے کہ اس آیت میں تحدّی (مبارزہ طبی) ہوئی ہے جس میں خداوند عالم نے دین اسلام کے حق ہونے اور پوری دنیا میں اس کے پیل جانے کی تا کید کی ہے اور اس طرح مسلمان ہوجانے والوں کا نام بھی لیا کہ کیسے ان لوگوں نے اسلام قبول کیا اور سورہ فصلت کی پینتیسویں (۳۵) آیت کے بارے میں شک وتر دیرکرنے والوں کو جواب بھی دیا ہے۔

یپنج میراسلام کی ولا دت کے سلسلے میں اسرائیلیات ، (سرائیلیات حول مولد الرسول ''کتاب کا عنوان ہے جس کود مؤسسہ المعارف للطباعة و النشر '' بیروت نے چھاپا ہے اس کے مولف کمال الحان نے کوشش کی ہے کہ پنج براعظم ملتی تی تیم کی ولا دت کے سلسلے میں جو اسرائیلیات (لیعنی جھوٹی اور غلط روایات) اور بعض دوسرے مسائل جیسے مرسل اعظم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی حکومت ، تبدیل قبلہ کا موضوع ، آپ کے بارے میں الٹی سید ھی ہ مرسل اعظم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی حکومت ، تبدیل قبلہ کا موضوع ، آپ کے بارے میں الٹی سید ھی ہ تیں اور اسی طرح سے خاص طور سے نبی اکر م کی زندگی میں سرز مین شام اور آپ کے بعد اسلا می دور کو بیش کیا ہے۔ دینی تعلیمات کی ابھیت ، پنج بر اسلام م کی ولا دت ، مسلمانوں کا مستقبل و آئندہ، فتنہ کا سرائیلیات کے ایجاد کے آشکار ہونے کو بیان کیا ہے۔

# داخلی کتابیں (ایران میں شائع ہونے والی کتب)

دين ، مراسم مذهبى وفرهنگ ، مولف: شون مك لافلين ، مترجم: افسانه نحاريان اہواز،نشررسش،۱۴ اص، قعی ۲۰۰۰ ريال، يہلاايڈيشن ۲۰۰ انسخه -مؤلف نے اس کتاب کے شروع میں ادیان کے رسومات اور دستورات کو بتایا ہے جس پر عمل کرنے سے ایک طرح کا رابطہ پایا جاتا ہے جس کی دوصور تیں ہیں پہلی صورت :عوام کے خاص عقائد کوخداوند عالم کے بارے میں ربطہ دینا کہ عالم ہتی میں خداکتی قدرت اور طاقت کا مالک ہے، دوسری صورت اس گروہ یافر دکار بط جوان دونوں کے درمیان اتحاد برقر ارکرنے کے باعث ہیں اس کو مشروعیت عطا کرتے ہیں مذہبی امور کے سلسلے میں کچھ کلی امور ، فیصلہ کن واقعات'' غیر مذہبی رسومات' پر د خی کچر' پر د دین اور کچر' مذہبی دستورات، نمونے اور قدرت' بیہ سب کتاب کے اصل ling, בל موضوعات ہیں اور کتاب کے آخر میں مشکل الفاظ کالغت نام بھی درج کیا گیا ہے۔ 🗘 مسیح یهودی و فرجام جهان (امریکه میں ساسی اوراصول گراعیسائی) رضا ہلال،مترجم:قیس زعفرانی،تہران ہلال ۲۶۸ صفح رقعی،۲۲۰۰۰ ریال پہلاایڈیشن۰۰۰۳ نسخہ۔ بركتاب 'المسيح اليهودي و نهاية العالم '' كاترجمه بجو يهودي نماعيسائي اور ام پہلے کے ساست اور معاشرے کے بدلتے ہوئے جالات میں اہل غرب کامل کر بیسویں صدی کے آخراورا کیسویں صدی کی ابتداء میں مشرق وسطی کے مسلم مما لک پرا پناسکہ جمانے سے مربوط ہے۔ پہلی فصل عیسائیت اور مغرب کی تاریخ میں یہودی نماعیسا ئیوں کی حقیقت کے بارے میں ے ادرادر مولف نے اپنی تحقیق کوقد ایس بولس کے ظہور سے پر دشیا نوں کی اصلاح طلبی کی مہم تک ادر

پھر یورپ کے انقلاب سے لے کر برطانیہ کے امپر پاکستی کے زمانے تک جاری رکھا۔ دوسری فصل امریکہ کے یہودی صفت عیسا ئیوں کی زیادتی کے متعلق ہے جو بعد میں اسرائیل کی یہودی حکومت کی طرفداری کرنے لگے۔

تیسری فصل کی گفتگو یونا ئیٹڈ اسٹیٹ آف امریکہ میں پیچاس (<u>۵۰</u>) کے عشرہ میں مذہبی گروہ کوزندہ کیا جانا اور پھرستر (<u>۰۰</u>) کے عشرہ میں اوانجیلیو ں کو حکومت ملنا اس کے بعد امریکہ میں یہودی نماعیسا ئیوں سے رابطہ برقر ارکروانے کو شامل ہے۔

کتاب کی دوسری فضلوں کاعنوان کچھاس طرح سے ہے:''عیسا ئیوں کا اقتداراور یہودی نما عیسائی لابی'''' حزب اللہ اور عیسائنیت'' '' اصول گرائی اور تندروئی وخشونت'' صلیب کی عالمی رسالت''

الدیان شرقی در کافر کیشی دوهی ، فرانس والری، ماری کومون - مترجم: تیمورقادری تهران انتشارات امیر کبیر ۲۹۲ صفح وزیری سائز ۵۰۰ داریال پهلاایڈیشن ۲۰۰۰ نسخه -صاحب کتاب نے اس کتاب میں عیسائیت کر قیب اور مهری آئین اسی طرح اہل شرق کر از دارانه دستورات و آئین کی تحقیق کی ہے، ان آئین اور دستورات کوقد یم روم کے رائح اور مرسوم عقائد دفظریات میں پاکر اس نتیج پر پہنچتے ہیں کہ مغربی د نیا روی شہنشا ہیت کی رہبری و قیادت میں اپنے کواہل مشرق کے آئین کی حساب کی کر دیتی کہ مغربی د نیا روی شہنشا ہیت کی رہبری و قیادت صاحب کتاب اس کوبھی ثابت کرتے ہیں کہ مغرب نے دونوں مسح کے ظاہر ہونے یے قبل مساحب کتاب اس کوبھی ثابت کرتے ہیں کہ مغرب نے دونوں مسح کے ظاہر ہونے یے قبل میں مشرق کے دیگر ادیان کے مقابل اپنا سرتسلیم خم کر دیا تھا، مصنف کہتے ہیں ''سوری'' کے دمانے کر مانے کہیں کہ میں این کر میں کہ میں این کر کہ مغرب نے دونوں مسح کے خط ہر ہونے یے قبل

میں پورپ کے دین و مذہب میں فتم فتم کا رنگ نمایاں رہا ہوگا اگر چہ اٹلی کے'' سلتی وا یہری'' جیسے

یرانے خدانختوں سے پنچےآ گئے تھےاس کے باوجودلوگوں کے درمیان ان کی حکومت باقی تھی ... کافر کیشی کے نام اعتراضات عموم کوشامل ہو کر ہر مذہب میں پھیل گیا۔ یہ اس وقت ہوا جب کہ یہودیوں کی یکتا پرستی ان کے خاص لوگوں میں تھی اور دوسر ی طرف سے عیسائیت نے بھی اپنے گرجا گھروں ادرآ ئین کومضبوط بنانے کے ضمن میں'' گنوسیسم'' کے دسوسوں کے حوالے کر دیا تھا۔ سیکروں قتم کے داقعات سے متر ددافرا داس طرف سے اس طرف ہور ہے تھے اسی طرح کے سیکڑوں قسم کی ضیحتیں لوگوں کے وجدان پر قبضہ کررہی تھیں... ادهرمشرق کےادیان کی محبوبیت روز بروز بڑھتی جارہی تھی جس سے کافرکیشی لاتین کی شکل کوبگاڑنے میں مؤثر ثابت ہوئیں سب سے پہلا علاقہ برّ صغیر کا علاقہ تقاجس کے خداؤں کواٹلی نے قبول کرنے کی ہمت کی۔ آئین عاشق (اولیاءخدا ) میدرضا مظاہری سیف تھے: صادق ديرمازقم كريمة ابل بيت عليهم السلام ٢٨ صفح رقعي سائز ٢٠٠ ارمال يهلا ابلريش • • • ٣ نسخه -کتاب حاضر کی تالیف کا مقصد تفسیر الممیز ان میں ( مقامات اولیاءالیلی ) کے بارے میں علامہ طباطبائی کی فکراور کلام کو واضح اور بیان کرنا ہے۔ پہلی فصل میں مفہوم اولیاءالہٰی کی تعریف اوراس کے مفاہیم سے مربوط ہے۔ دوسری فصل میں ایمان اوراس کے مراتب کی وضاحت کی گئی ہے، تیسری فصل میں باطن عالم کے مراتب کے علاوہ عرفان میں حضرات خمس کے نظر بئے کوالمیز ان میں علامہ 💏 طباطبائی کی گفتگو سے بیان کیا گیا ہے۔ چوہی فصل اللہ تعالیٰ تک پہنچنے کے راستوں سے مربوط ہے اور یانچویں فصل ولایت الہی کے ثمرات وفوائد کے بارے میں ہے۔

🗘 جواجع حديث اهل سنت ،مجير معارف، تهران: سازمان مطالعه وتدوين کت علوم انسانی دانشگا، بهما ۲۶۴٬ صفح وزیری سائز ۲۰۰۰ اربال یبلا ایڈیشن ۲۰۰۰ نسخه به یہ کتاب مقطع کارشناسی میں علوم حدیث کے موضوع کے طلاب کے مطالعہ کی غرض کے لیے کہ صحاب کی سے اہل سنت کے متاخرین اور متقد مین کی جوامع حدیث پر تبصر ہ کیا گیا ہے۔ اس کتاب کی ابتدا میں پہلی ہجری میں کتب حدیث کے جمع ہونے سے قبل اہل سنت کی حد یثوں میں مہم مسائل کی تحقیق کی گئی ہے ۔اسی طرح پہلا حصبہ متقد مین (یا نچویں ہجری کے آخر تک) کی اہل سنت کی حدیثوں کو پچیوائے جانے سے مخصوص ہے۔ اس دور کے جوامع حدیث کی معرفی میں مالک ابن انس کی تالیف'' الموطا'' احمد بن جنبل کی تالیف کتاب ''المسند' 'اور صحاح ستہ کی تحقیق کی گئی ہے۔ کتاب کا دوسرا حصہ متاخرین کے دور کی جوامع حدیث اور اس کے مہم آثار کے تعارف پر جديداشاعتير مشتمل ہے۔ العلوم في الاسلام - سيد سين نفر ك دروس، مترجم: مختار جو برى، ٢٥ : جعفر صادق خليلى حسن فقيه عبداللهى تتهران : معهد العلوم الإنسانية والدراسات الثقافية ، • ٢٨ صفح رحلي سائز ••••۲۱٫۷ پلاایژیش •••۲ نسخ ـ اس کتاب کا دوسراایڈیشن رنگین تصویر سے مزین ہےاور جدید رائج عربی زبان کے اعتبار سے اس کی تصحیحہ کی گئی ہے مصنف نے علوم اسلامی کے بارے میں تفصیل سے بحث کی ہے اسی طرح مصنف نے علوم اسلامی کے مشکلات اور آپس میں ایک دوسرے پر اثر انداز ہونے کوبھی بیان کیا ہے اوراینی گفتگوکوعریی کےعلاوہ وسیع آگاہی اورمتعدد شواہد کے ساتھ پیش کیا ہے۔

سر ۸۳ احش میں مجمع جہانی تقریب مدا ہب اسلامی کے ذریعے شائع ہونے والی کتابیں:

۲۰ دربارهٔ وحدت و تقریب مذاهب اسلامی مراتنخیری، مترجم: محمقدس، يبلاايديش ۲۲۴٬۱۳۸۲ صفحه ۲۱۰٬۱۰ مال وزيري سائز، ۲۰۰۰ نسخه کتاب حاضر مجمع جہانی تقریب مذاہب اسلامی کے جنرل سکریٹری کے مقالات کا مجموعہ ہےجس کومختلف بین الاقوامی کا نفرنسوں میں خطاب کیا گیا ہےان مقالات میں وحدت اسلامی کے موضوع كوملى طور يراوركا في حدتك وضاحت ك ساتھ پيش كيا گيا ہے اور مختلف جہات سے بنيادى اوراساس موضوعات کی تاکید بھی کی گئی ہے، برکتاب پہلے 'حول الوحدة و التقريب '' کے عنوان سے جربی زبان میں تھی جس کواب فارسی میں ترجمہ کر کے کچھاضا فیہ کے ساتھ شاکقین حضرات <u>ן</u> کے لئے پیش کیا گیا ہے۔ اقلیت های مسلمان ، مشکلات و راهکارها ، مُرعل تخیری، متر جم محمدی، یهلاایڈیشن ۲۸۳۱،۰۰۰ ارپال وزیری سائز ۳۴ اصفح ۲۰۰۰ نسخ۔ مسلمانوں کی تعدادایک تہائی ہےجنھیں اپنے ہی معاشرے میں خطرات کا سامنا ہے۔ کتاب حاضر میں مسلمانوں کی صورت حال کو بیان کیا گیا ہے اس کتاب کے بعض مقالے مجمع جہانی 🞶 کے جنرل سکریٹری کے تحریر کردہ ہیں جن کواس سے قبل آپ نے مختلف پروگراموں میں پیش کئے اور ان تقریروں میں غیراسلامی حلقے میں مسلمانوں کی صورت حال پر روشنی ڈالی ہے، بیہ کتاب عربی زبان میں''الاقلیات الاسلامیۃ وعلاقاتھا بجتمعاتھا'' کے نام سے شائع ہوئی بعد میں جس کا ترجمہ فارسی میں

۲۰۰۰ کی سید جمال الدین و نهضت بیداری اسلامی (چندمقالون کا مجموعه) تر تیب و تنظیم : معاونت فرمنگی ، پہلا ایڈیشن ۱۳۸۳، ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ صفح ، ۲۰۰۰ نیخ۔

کتاب حاضر وحدت اسلامی کی ستر ہویں کانفرنس کے انعقاد کے موقع پر اسلامی بیداری کے عنوان سے شائع ہوئی جس میں پھونتخب فارسی مقالے جو سید جمال الدین کی شخصیت کے موضوع کے سلسلے میں ہونے والی کانفرنش کے ادارے میں بیضیج گئے کہ جنھوں نے اپنے دور میں اسلامی بیداری کے عنوان سے اہم کردار پیش کیا ہے۔

سید جمال الدین اسد آبادی کے سلسلے میں ہونے والی یہ کانفرنس ان کے انتقال کے سو (۱۰۰) سال پورے ہونے کے موقع پر مجمع جہانی تقریب مذاہب اسلامی نے فرہنگ وار تباطات اسلامی کی مدد سے (۵۷ ساریش) میں منعقد کی اور خود مجمع جہانی تقریب مذاہب اسلامی نے اپنی دوسری بین الاقوامی کانفرنس جو'' طلابہ داران وحدت'' کے نام سے منعقد کی اس میں سید جمال الدین اسد آبادی کو' وحدت اسلامی کے سب سے پہلے لیڈر' کے عنوان سے پیش کیا گیا اور پھران کی تحلیل بھی کی گئی۔

جمال الدین والمشروع الاصلاحی (چند مقالات کا مجموعہ) تنظیم: معاونت امور فرہنگی، پہلاا ٹر لیٹن ۲۰۰۳، وزیری سائز ۲۲۲۴ ص ۲۰۰۰ ریال، ۲۰۰۰ نیخ۔ کتاب حاضر وحدت اسلامی کی ستر ہو یں کا نفرنس کے انعقاد کے موقع پر (اسلامی بیداری) کے عنوان سے شائع ہوئی جس میں کچھنتخب عربی مقالے ہیں جن کو سید جمال الدین کے سلسلے میں

# ہونے والی کانفرنس کے ادارے میں ارسال کیا گیا کہ آپ کا اپنے زمانے میں اسلامی بیداری کے سلسلے میں اہم کر داراورنقش تھا۔

معاونت فر منگی، پہلاایڈیشن ۲۹۷۱، وزیری سائز ۲۹۷ صفح ، ۵۰۰۰ ۱۰ ریال، ۲۰۰۰ نسخ۔ اس کتاب میں آیة اللہ العظلی بروجردی اور شخ محمود شلتوت کے روز وفات کے موقع پر منعقد ہونے والے اجتماعات میں عربی مقالات کا مجموعہ شائع ہوا بیا جتماع علماء و دانشور مراجع تقلید اور الاز ہرمصر کے شیوخ اوراسا تیذ کی موجودگی میں منعقد ہوا۔

القواعد الاصولية و الفقهية على مذهب الامامية ، 5/1-٣ مولفان: شیخ محمد علی تسخیر می کی نظارت میں حوز ہ علمہ قم کے چندا سا تید ، وزیر می سائز ج ۱را ، ۲۸۷ صفح ، ج ۲۷ ، ۵۹۲ صفح، جر۳،۴۲ - صفحے - يہلاايڈيشن،۲۵۹۷ ارهق • • • ۵۰ اريال • • • ۲ نسخ -پہلی جلد میں اصول فقہ کے قواعد کا بیان ہے اور بعد کی دوجلدوں میں شیعہ ا ثناعشری کی مہم فقہی اصوبی کتابوں کے مارے میں تحلیل گفتگو پیش کی گئی ہے۔ یہ کتاب مجمع الفقہ الاسلامی میں پیش کرنے کے لئے جو کہ سازمان کانفرنس اسلامی کا ایک شعبہ ہے تدوین کی گئی ہے۔مجمع جہانی نے اپنی ایک نشست میں قواعد فقہی کے موضوع پر ایک یر وجیکٹ تیار کرنے کاارادہ کیا تا کہاس موضوع پر مختلف مذاہب کے تحقیقی بحث کرے۔ اس کتاب میں ابتدائی بحث میں عام طور سے اصول وفقہ کے قواعد کو ذکر کیا گیا ہے اور حاشیہ میں ان منابع کوذ کر کیا گیا ہے جن میں ان قواعد کو بیان کیا گیا ہے۔ الاجة الاسلامية والتحديات (اسلامی) انفرنس کے چوتھ دور کے مقالات کا مجموعه ) تنظیم: معاونت فرہنگی وزیری سائز پہلاایڈیشن۲۴٬۱۴٬۲۴ صفحے، ۹۰۰ ۸۱٫ بال، ۴۰۰۰ نسخے۔ اس مجموعہ میں ان مقالات کو پیش کیا گیا ہے جو چوتھی کانفرنس میں'' حیایش مای فراروی امت اسلامی درقرن میست و کیم' کے عنوان سے ہونے والے اجلاس میں شائع ہوئے تھے، کانفرنس پ اس ۲۳ مردادتک سال ۱۳۸۲ هش کومجمع جهانی تقریب مذاجب اسلامی کے تعاون سے تہران میں منعقديهوني

۸۰. مع مؤتمرات مجمع الفقه الاسلامی (المؤتمرات الفقهية ) ۲۰۱۰، ۲۰ صفح محرعلی تسخیری ، وزیری سائز پہلا ایڈیشن ۲۲۲۱ دست ۱۹۲۰ ریال ، ۲۰۱، ۵۰۰ صفح ۲۰۲، ۲۸۰ صفح ۲۰۰۰ ۲۰۰ صفح، ۲۹۳، صفح، ۲۹۳۰ صفح ۲۰۰۰ نسخ .

سازمان کانفرنس اسلامی کا ایک شعبہ مجمع فقہ اسلامی ہے جواحکام اسلام اور مسلمانوں کے عقائد کو مضبوط بنانے کی خاطر مسلمانوں کے نظری اور مملی اتحاد کوا یجاد کرنے کا زمینہ فراہم کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

بیہ چارجلدی مجموعہ اس شعبہ کی تشکیل اس کے آئین نامہ، نظام نامہ، شعبہ کے ممبران ، مقالات اوراس مجمع کے ممبران کی چودہ نشتوں کے بیانات کی گزارشات پر شتمال ہے۔

اسلامی بیداری در کلام رهبر معظم انقلاب اسلامی تنظیم، معاونت فرتنگی پہلاایڈیشن ۱۳۸۳، رنگی۲۴ صفح ۱۰۰۰ نسخ۔

مجموعہ حاضر میں مقام معظم رہبری حضرت آیۃ اللّہ خامنہ ای حفظہ اللّہ نے تج سے متعلق کانفرنس میں اسلامی بیداری کو پھیلانے اور اسلام کے سیاسی نظریۓ کو ملی جامہ پہنانے اسی طرح روز بروز عدالت خواہی میں اضافہ ہونے کے عنوان سے پیغام دیا یہ اسی کا مجموعہ ہے ۔ یہ پیغام وحدت اسلامی کی ستر ہویں کانفرنس جو<sup>د د</sup>مستقبل میں اسلامی بیداری اور اس کی رہنمائی کرنا'' کے عنوان سے منعقد ہوئی تھی عربی فارسی مجموعہ اور انگاش میں ترجمہ ہو کر شائع ہو چکا ہے۔

بیرونی مجلّات(میگزین)

شعور اتحا

🗘 🛛 قضایا اسلامیه معاصرة:

اس مجلِّے کاستائیسواں شارہ شائع ہو چکاہے، بی مجلَّہ ' مرکز دراسات فلسفہ ' الدین' بغداد کی

جانب سے شائع ہوتا ہے اس کا آخری شارہ' تسامح ومنابع عدم تسامح' کے موضوع سے مخصوص ہے۔ ڈاکٹر عبداللّٰدابراہیم اس مقالہ کے شروع میں اس شارہ کا عنوان بید بیتے ہیں :اسلامی معاشرہ کا اس مطلب میں حیران و پریشان ہونا کہ تسامح کوئی لطف وعطانہیں ہے اور مسأ لہ تسامح کے متعلق گفتگو پیش کی ہے۔

بیرگفتگونین شخصیتوں کےانٹرویوکوشامل ہے۔

پہلاانٹرویوعلا مدھر حسین فضل اللہ ہے ہواجس میں تسائح و منابع عدم تسائح کے بارے میں گفتگو ہوئی ہے۔ دوسر اانٹرویوڈ اکٹر سید حسین نصر اللہ ہے ہواجس میں تسائح کے مسا لدکوا سلام کی نظر میں ، نظریات کے اختلاف اور علاء کے نظریات کے متعلق گفتگو ہوئی ہے اور تیسر اانٹر ویوڈ اکٹر عبد الکریم سروش ہے ہواجس میں ' دیالتیک دین ، تسائح اور مدنیت' کے موضوع کی تحقیق ہوئی ہے۔ الکریم سروش ہوں جہ میں ' دیالتیک دین ، تسائح اور مدنیت' کے موضوع کی تحقیق ہوئی ہے۔ الکریم سروش ہوں جہ میں ' دیالتیک دین ، تسائح اور مدنیت' کے موضوع کی تحقیق ہوئی ہے۔ الدیز ، ڈاکٹر ہشام داؤد، ڈاکٹر ابو بکر با قادر کی موجودگی میں ' تسائح و منابع عدم تسائح ) موضوع پر الدیز ، ڈاکٹر ہشام داؤد، ڈاکٹر ابو بکر با قادر کی موجودگی میں ' تسائح و منابع عدم تسائح' کے موضوع پر ایک نشست منعقد ہوئی جس میں اس موضوع کی تحقیق کی گئی۔ ان مجموعوں میں پہلا مقالہ مصطفیٰ ملکیان کا تھا جو' ممانی نظری تسائح' کے نام سے سے اس

ان جموعوں میں پہلا مقالہ مصلی مللیان کا تھا جو میابی تطری سال سے نام سے ہےاس سے کے بعد''مسلمان در جہان ستیز ہ جو' کے عنوان سے ڈاکٹر عبدالحمیدالشر فی کا مقالہ تھا،اور تیسرا مقالہ ''خشونت دینی مقابل دیگران' کے موضوع پرڈاکٹر رضوان السید کا مقالہ ہے۔

اس شارہ کے دیگر مقالے جرمنی کے آنجہانی مشرق شناس محتر مہآنہ ماری شمیل کا مقالہ میں ''نصوف ، پلی میان ادیان وتدن ہا'' کے عنوان سے ہے ، غالب حسن الشابندر کا مقالہ'' درطر ایق تسامح'' کے عنوان سے ہے اور'' دیگران ، ہویت ودلسوزی نسبت بہ یکدیگر'' کے عنوان سے ڈاکٹر احمیدہ النیفر کا مقالہ ہے۔

الحياة الطيبة

الحياة الطببة كا پندر موال شاره تربيت عربي اسلامی : `` پارادوس و چالشها ی پيش رو' ک موضوع يخصوص جاوراس شاره کے دوسر مقالات يه بيں بتعليم وتر بيت كامفہوم ڈا كر شمد نقيب العطاس، تربيت عمل مدايتگر انه يا تلاشى منع كننده ؟ تربيت اور طبيعت کے درميان تلازم كى تحقيق `` نگاه تربيتى كا بدلنامهم ج يا رفتار اور روش كا بدلنا ؟ ' استاد يوسف على ، `` نوگرائى در آموزش دينى حوزه ' : شخ عبد الجبار الرفاعى ، ` نوگرائى نظرد ين مقد مداى براى اصلاح آموزش دين ' : انور ابوط `` اند يشتر بين شهيد مطهرى ذا كر طلال عتر ليى و... اى طرح تين انثر ويوتر بيت اسلامى کے موضوع کے ماہرين سے ليح محين کي بين ہے ليح محين کي المار عن کي دوست على ، `` نوگرائى در آموزش دين ' : اند يشتر بين شهيد مطهرى ذا كر طلال عتر ليى و... اى طرح تين انثر ويوتر بيت اسلامى کے موضوع کے ماہرين سے بين کي گيا ہے - اى شار بين تربيت اور روان شناى تربيتى کے موضوع ہے متعلق چند کتا بوں کا تعارف بيش کيا گيا ہے - اى شار سے بين تربيت اور روان شناى تربيتى کے موضوع ہے متعلق پند کتا بوں کا تعارف اند يشير کي گيا ہے - اى شار سے بين تربيت اور روان شناى تربيتى کے موضوع ہے متعلق پند کتا بوں کا تعارف اند يشير اسلامى ' ذاكم عبد القادر فيدوتر ، يرى طلى مولان شام مين جو اس طرح سے بين : اند يشد اسلامى ' ذاكم عبد القادر فيدوتر ، يرتى نظيرى اند يشد دين واند شامى در قر آن ' شيخ محملى رضائى ، ' تا و ميل در جمہور بيت -

🗘 الاسلام اليوم

الاسلام اليوم كه جس كوتربيت وعلوم وفر جنگی اسلامی ( آيسكو ) عربی ، الگلش ، فرينچ ، زبانوں میں شائع كرتا ہے اس كے نئے شارہ میں بید مقالے درج میں : ' جہان اسلام و جہانی شدن ' ڈ اكٹر عبر العزيز ابن عثان التو يجری ، ' مسلمان ، چالش ہای امروز و پر شہای آئند ، ' ڈ اکٹر محد الکتانی ' ' تسامح اسلام' ' ڈ اکٹر محد عمارہ ، ' روح نوگرائی وحق نوآ وری' ڈ کٹر طَه عبد الرحمٰن ، ' نوسعہ درمیر ا ث تحدن اسلامی ' ڈاکٹر خالد محمر عزب،'' فرہنگ اسلامی از خلال تعلیم وامنیت مورد نظر فرد و جامعہ'' ڈاکٹر ضیاءالدین محمد مطاوع۔

🗘 الكلمة

الکلمہ میگزین کا بیالیسواں شارہ اسلامی افکاراورروز مرہ کے مسائل پیش کرتا ہے ابھی جلد ہی شائع ہوا ہے اس میگزین کے ایڈیٹر اس شارہ کے سرورق پر'' دینی اصلاح کے مفہوم'' کے عنوان کے تحت اصلاح دینی کے بارے میں اپنانظریہ پیش کرتے ہیں۔

اس کے بعد ان عناوین کا ذکر ہے: '' تمدن و فر ہنگ قرائتی در نظریۂ علی بگونچی'' تالیف زکی میلاد ،'' موضوع تمدن و فر ہنگ در اندیشہ ما لک بن نبی'' اس شارہ میں بھی اسلام کے عالمی اور جہانی ہونے سے متعلق جو دو تحقیق ہیں وہ یہ ہیں : جہانی شدن و اسلام ، مولف سیف الدین عبد الفتاح '' جوانان و فر ہنگ سیاسی جہانی شدن' صاحب قلم : عبد الالہ التاروتی ۔ اس مجلّہ میں بھی دشق یو نیور ٹی میں '' تجد ید گفتمان دین' کے متعلق ہونے والے سیمینار کی پوری گزارش موجود ہے اور اس میں دوسرے مقالات کے علاوہ کئی کتابوں کا بھی تعارف کرایا گیا ہے۔

حضرت فيغمبراكرم طلي ليهم في فرمايا:

کسی امت نے بھی اپنے پیغمبر کے اٹھ جانے کے بعد اختلاف نہیں کیا مگریہ کہ اس کے نتیج میں باطل گروہ اہل جن کے او برغالب آگیا۔

(كنزالعمال، حديث/٩٢٩)

فلاصد فاعن الكريزى على

### Peace and forgiving religion

By Seyed Mostafa Mir Mohammady\*

Synopsis:

T.

خلاصدمضامين اتحريزى مين

「かったい」を調明法(1) 赤北橋書

After September 11 th all the Western mass media increased their anti-Islamic propagandas saying Islam is a warmonger and aggressive religion.

Based on Quarn and the Holy Prophet s behavior and sayings the present article first represents a true image of peace seeking and forgiving Islam and then analyses the motives and reasons why the opponents of Islam present a distorted picture of Muslims and Islam.

Keywords:

war and peace, international law, Islamic international law

\*- Faculty member of Mufid University.

Shiite and Sunni scholars. The books are a sign of Muslim sattention to the issue.

Keywords:

monotheism, polytheism, Abrahamic religions, Imamiya, Motazele, Ashaere, Matridiya .



#### **Monotheism and Islamic religions**

Written by Ez aI-Din Reza Najad\*

خلاصدمضامين ابمريزي مين

記示

前に金を

市地で都市

The Muslims have a common ideology about beliefs, jurisprudence and morality. Some individuals try to exaggerate the Controversial issues and consequently, misrepresent the path to getting united. The present article tries to elaborate one of the Muslims common grounds. Monotheism is one thing, all religions base their fundamental on, and Muslims, like other God believers, are much too faithful to be polytheist.

This article discusses the viewpoints of Motazele, Ashaere, Matridiya, Salfiya and Imamiya followers abut monotheism.

The final chapter of the book is the bibliography of 20 illustrious books with the subject of monotheism, written by the

\* Researcher and professor teaching at University and Hawzeh, faculty member of The International Center of Islamic Studies. era, and then begins exploiting the resorts of Islamic World indirectly.

But a short while after the end of World War II, ideas promoting the global prophecy of Islamic began to blissom, st::-ategies in dealing with the world Muslims.

Finally it was th all-encompassing phenomenon of Islamic uprising that took the West aback, and forced it to employ its entire means and strategist at service of confrontation with the Islamic uprising on the one hand, and to analyzing it on the other.



The Muslims' retreat was cliked with Abdo's mild response to Lord Chrome's viewpoints. Laical supporters of Sheikh Abd8, that were a small part of this large group of proponents, welcomed those remarks and approached Lord Chrome's viewpoints to a farther extent. There have also been people throughout the Islamic W orId who have yielded to those thoughts and promoted them.

Side by side with that antagonistic and biased Western

approach towards the global Islamic movement, there has also been another Western Orientalist approach called 'The Neo-Thrid Worldrs'.

The initiator of that approach is Ms. Shirin Hunter, who has elaborated her idea in the book Future Perspective of Islam and the West. She believes based on Islamic values the inhumane attributes of the Western culture, such ad ignoring all ethical norms of sexual conduct, looting the wealth and manpower of the other nations, and the like, are condemned and unacceptable based on Islamic teachings.

خلاصدمضامين اتحريزي مثب

第二十二日の小三

She says that the West has always been after exploiting the resorts of the Islamic world through various approaches, after resorting to the intimidation of the Islamic nations. The West gives unreal independence to certain Islamic countries during a historic

#### West and Islamic Uprising

In this research work the author initially refers to the expansion of the tritory at the advent of Islam despite the will of the Persian and Roman empires, and then surveys the conquering of Andolos by Islamic commanders that led to Islam's eight - century rule in Europe.

ي شعور اتحاد .. بال اول ثاره 1

The article refers to some of the agrssions of the West against the Islamic W orId, that have led to strong reactions such as the Algerian Revolusion, Seyyed jamaleddin, Mohammad Abdo, and Kawakebi's reforms movements, the Senousies Movement in Libya, and the Muslims' Revolution of india. side with those movements and revolutions that were of different natures and resorted to various approaches, the West, too, Pursued with its anti-political-Islam movement till it bore fruit in great disaster of 1924, or the collapse of the Ottoman Empire.

## ABSTRACT

 IN THE NAME OF GOD